

مالك بن نبي

# سِرْفَطُ الْهُضَمَةِ

ترجمة  
عبد الصبور شاهين

باشراف  
ندوة مالك بن نبي



دار الفكر



مالك بن نبي

مشكلات الحضارة

شِرْ وَ طِلَالُ الْحِضَارَةِ

ترجمة

عبد القبور شاهير

عمر كمال سقاوي

افتخار  
ندوة مالك بن نبي

تصویر ۱۴۰۶ - ۱۹۸۶ م

جميع الحقوق محفوظة

يعني طبع هذا الكتاب أو جزء منه بكل طرق الطبع والتصوير ، كما يعني الاقتباس منه ، والترجمة إلى لغة أخرى ، إلا بإذن خطبي من دار الفكر للطباعة والتوزيع والنشر بدمشق

سورية - دمشق - شارع سعد الله الجابري - ص.ب (٩٦٢) - م.ت ٢٧٥٤  
هاتف ٢١١٤١ ، ٢١١٦٦ - برقية : فكر - تلكس TX FKR 411745 Sy



# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

في عام ١٩٧١ ، ترك أستاذنا مالك بن نبي ، رحمة الله ، في المحكمة الشرعية في طرابلس لبنان ، وصية سجلت تحت رقم ٦٧/٢٧٥ في ١٦ ربيع الثاني ١٣٩١ الموافق ١٠ حزيران ١٩٧١ ، وقد حملني فيها مسؤولية كتبه المعنوية والمادية .  
وتحملاً مني لهذه الرسالة ، ووفاءً لندوات سقّتنا على ظمآن صافي الرؤية ،  
رأيت تسمية ما يصدر تنفيذاً لوصية المؤلف بـ «ندوة مالك بن نبي» .  
والتسمية هذه ، دعوة إلى أصدقاء مالك بن نبي وقارئيه ، ليواصلوا نهجاً  
في دراسة المشكلات ، كان قد بدأه .

وهي مشروع نظره كنواة لعلاقات فكرية ، كان رحمة الله يرغب في توثيقها .  
وإنتي لأرجو من أصدقاء مالك وقارئيه ، مساعدتنا على حفظ حقوق المؤلف  
في كل ما ينشر بالعربية أو الفرنسية مترجماً من قبل المترجمين أو غير مترجم .  
فقد حملتني ، رحمة الله ، مسؤولية حفظ هذه الحقوق ، والإذن بنشر كتبه . فإن  
وجدت طبعات لم تذكر فيها إشارة إلى إذن صادر من قبلنا ، فهذه طبعات غير  
مشروعة ، ونرجو إبلاغنا عنها .

عمر مارديني

طرابلس لبنان ١٨ ديسنبر ١٣٩٩  
١٥ شباط (فبراير) ١٩٧٩



بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## مقدمة الطبيعة الفرنسيّة

بقلم الكُوِّر عَبْد الغَزِير الْخَالِدِي

لكي أقوم بتقديم هذه الدراسة أجد بين يدي سيرة عاصفة مؤثرة أعرفها في الجزائر ، ولكنني ملزم بأن أدع الحديث عنها ، لأن المؤلف قد منعني صراحة من مجرد الإشارة إليها ، وأحتفظ مع ذلك بحقي في الحديث عن العمل الذي تاحتل فيه هذه الدراسة مكاناً هاماً ، متمنياً إلى بيان الطابع الخاص ، والقيمة الاجتماعية التي نجدها حتى في كتابه ( ليك )<sup>(١)</sup> الذي اعتبره بعض القراء غريباً عن الأفق الوضاء الذي خطه كتاب ( الظاهرة القرآنية ) .

ويلفت انتباهنا في كتاب ( الظاهرة ) هذا ، ذلك الحشد من المشاكل التي يشيرها مدخله ، وطريقته الجديدة التي طبقها المؤلف للمرة الأولى على تفسير القرآن .

وأيا ما كان ، فلقد تأثر المؤلف في كتاب ( الظاهرة ) بمشهد شباب الإسلام الذين استهويتهم المناقضة الخطيرة بين العلم والدين ، فاستخلص من هذه المناقشات نتائج وثيقة أراد تبليغها للضيائين الأخرى .

ولكن دقة النقد ، وعمق التحليل ، وصرامة المنطق الذي يقود إلى هذه النتيجة ، كل هذه الأمور ثانوية في عمل ينبع تأليفه والهدف منه من المغزى الدرامي للمشكلة أكثر من أن ينشأ عن المغزى العقلي .

وبن نبي في الواقع ليس كاتباً محترفاً ، أو عاملًا في مكتب مكتباً على أشياء

(١) هي القصة الوحيدة التي كتبها المؤلف ، وقد اتجه فيها اتجاهًا أدبياً .

خامدة من الورق والكلمات ، ولكنه رجل شعر في حياته الخاصة بمعنى الإنسان في صورته الخلقية والاجتماعية . وتلك هي المأساة التي شعر بها بن نبي بكل ما فيها من شدة ، وبكل ما صادف في تجاربه الشخصية النادرة من قساوة . وهي التي تقدم المادة الأساسية لمؤلفاته سواء ( الظاهرة القرآنية ) أو الدراسة التي يقدمها اليوم كأنشودة بهيجه يحيي بها ( كوكب المثالية ) الذي يسجل فجر الحضارات منذ العصور المظلمة .

ولكن هذه الأنشودة ثمرة عقل يحاول فتح آفاق عملية للنهاية العربية والإسلامية ، التي يطالبنا بها في الجزائر ، وهو يكشف لنا عن مفهومها الأليم . فإذا كان دقيقاً حساساً إلى هذه الدرجة ، فليس معنى ذلك أنه رجل عقل مغامر بالتجريد ، أو أنه أديب فنان مولع بصور الجمال ؛ فإن الذي يأسره ويستولي عليه إنما هو الرعشة الإنسانية . . . . . الألم . . . . . الجوع . . . . . الأسمال . . . . . الجهل . . . . .

فهل من يفكرون أول وهلة في مواجهة هذه المشكلات يكون غير فقيه ؟  
لقد عاش بن نبي هذه المشكلات تماماً كالآخرين الذين اتخذوا منها معارج انتخابية ، يتحدثون عنها عن البُؤس حتى درجة الإشباع التي تناسب جميع صنوف الدجل والاستغلال ، ونعن نعلم اليوم ما يؤدي إليه مثل هذه الحالة من الاختلال والقطح والفووضى .

ولكن التجربة الشخصية تعني عند بن نبي شيئاً آخر : فهي سبب للتأمل في الدواء ، ومن هذا التأمل تبدأ المأساة في أن تصبح عنده مشكلة فنية ، فهو يعودنا بتحليله الدقيق الوثيق في أركان التاريخ لكي يكشف لنا عن ( الدورة الخالدة ) التي ألمته الأنشودة الجميلة التي صدر بها هذه الدراسة .

ولكن قبل اقتراح الحل . يجب أن تزول تماماً الأنماض من الفناء الغاص ببقايا انحطاطنا . ورواسب الفوضى التي عشتنا فيها سنين عديدة .

وهذا الكتاب قد استطاع في فصوله الأولى أن يلقي الضوء على تلك الحقبة

الهامدة ، والتي حركتها بصعوبة (التقاليد البطولية) ثم أعقبتها مرحلة (الفكرة) .  
ولكن تراثاً وثيأ قد تبقى في أعماق الضمير الشعبي الذي شكلته القرون  
المليئة بخرافات الدراويش .

إذا كان غول الدراويش قد صرخه الإصلاح ، فإن غولاً جديداً يمكن أن  
يظهر أيضاً . وهو لا يشرط وجود أولياء أو أحجية وحروز ، ولكن أوثان  
سياسية ، وبطاقات للتصويت .

هذا هو الصراع بين الفكرة والوثن ، الذي أصبح طابعاً جديداً للمسألة  
الجزائرية ، وبدهي أن الإدارة الاستعمارية لم تكن غافلة وهي تعرف كيف تستغل  
هذا الوضع لكي يتفرق الشعب الجزائري ، وتتباعد قواه . وأكثر من ذلك فإن  
المشكلة التي نحن بصددها قد أسيء تكييفها سواء عند دعاة الإصلاح أو رجال  
السياسة .

إن الاستعمار ليس مجرد عارض ، بل هو نتيجة حتمية لانحطاطنا : هذه  
هي المشكلة ، ولا جدوى من فكرة لا تسلم بهذا المسلم الأساسي الذي يرذه  
بنبي وهو يؤكد أنه « لكيلا تكون مستعمرين يجب أن تخلص من القابلية  
للاستعمار » هذه الجملة البسيطة هي ، فيما أعتقد ، الإشعاع النوراني الأول ،  
الذي استرسل لينير حلبة الصراع لنا ، ولقد أضاءها من قبل نور تلك الآية  
المذكورة هنا كأساس للنظرية كلها « إنَّ اللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا  
مَا بِأَنفُسِهِمْ » .

ومع ذلك فإن المؤلف يرى من المفيد أن يقدم أيضاً التبرير التاريخي ،  
والنقطي ، والعقلي ، لهذا الأساس الرباني ، الذي قد يفزع العقل الديكارتي .  
وهو يعتبر هذا التبرير - الذي يكشف في بعض الصفحات عن أصول فلسفته -  
من القوانين التي تحكم اطراد الحضارات ، وهنا ينبع حل المشكلة كنتيجة حتمية  
لهذا الدرس التاريخي .

والنظريّة تتكون جزءاً فجزءاً ، بطريقة منطقية ، طبقاً للتكون الأساسي لكل حضارة ، حيث تتكون من الإنسان والتراب والوقت .

فإذا طبقت هذه النظرية على بلاد المروبة مثلاً ، فإنها تستوجب تكييفاً للإنسان الأمي ، والتراب الباير ، والوقت الضائع .

والمؤلف يبدأ نظريته هذه في ذلك الرمز الذي صدر به الباب الثاني والذي صاغه في كتابة بارعة ، وجمال أدبي فذ ، وإلهام اجتماعي عريق .

وخطوة خطوة يكشف لنا عن العناصر التي تبدو في نظرنا ثانوية لا تستحق التفكير ، والتي تناول هنا اهتماماً رئيسياً ، لأن اتصالها الحقيقي بتطورنا وحياتنا يظهر أمامنا فجأة ، ولقد قال فاليري : « كل سياسة تقضي ( وهي عموماً تجعل أنها تقضي ) فكرة معينة للإنسان ورأياً عن مصير النوع الإنساني ، فكرة غيبية تذهب من المادة البحثة إلى التصوف الشاطع » .

فهل فكر أحد في مشكلة الرجل والتراب والوقت والمرأة والزي والتكييف والثقافة ، التي هي جوهر المشكلة الإنسانية كلها ؟

وتكون المؤلف كمهندس قد ساعده دون شك في التصوير الفني للأشياء ، ولكن ثقافته المردوحة تسمح له بأن يصل هذا التصور بالخطة الإنسانية ، بنفس الثقة التي تطبع خاتمة المؤثرة . ونضيف هنا أن الأمر لا يتعلق بعمل مفيد للجزائر فحسب ، لأن هذه الدراسة تتعذر بعمقيتها حدود الجزائر ، لكي تضم مجال العالم الإسلامي كله ، حيث أنها تتضمن المشكلة الإنسانية في سائر عناصرها .

ونظرية بن نبي تلقي ضوءاً على التجديد الإسلامي الذي يتجلّى فيه قطباً النهضة : الروح والفن .

وهو حين يقدم في النطاق العقلي والخلقي مثله الباهر ، فإنما يعطي لمذينقطبين منتهي الوضوح .

ونحن نأمل أن تخدم هذه الدراسة سير النهضة في العالم العربي وفي العالم الإسلامي ، اللذين يجب أن توافق صحوة ضميرهما مع ضابط النعم في الضمير العالمي ؛ الذي يبحث بصورة مؤثرة عن وسائل طمأننته في طريق السلام والديمقراطية .

ونحن نريد أيضاً أن تتقبل الدول الكبرى هذه الصحوة لا « كخطر إسلامي » ، ولكن كنهضة لمائتي الملايين من الناس الذين جاؤوا بدورهم ليساهموا في الجهد الخلقي والعقلية للإنسانية .

فهل تستطيع الشبيبة العربية والإسلامية التي وجدت في ظروف مواتية أن تترك هذه النهضة ، التي يعتبر بن نبي داعيها وحاديها ؟  
وأنا لا أريد هنا أن أخالقه ، فأبدي له تقديرني الشخصي كأخ لي وكأستاذ .

دكتور عبد العزيز الغالبي

نوفمبر ١٩٤٨

\* \* \*

## مقدمة الطبعة العربية

إن نشر الطبعة الأولى لهذا الكتاب ، باللغة العربية ، قد أظهر الاهتمام المتزايد الذي تحظى به في البلاد العربية والإسلامية بوجه عام المشكلات التي تمت إلى علم الاجتماع ٠

فالجيل الحاضر ، يبدي أكثر فأكثر ، رغبته في تفهم الواقع الاجتماعي وآليتها ٠

لذلك فقد كان طبيعياً أن يبدي بعض قراء الطبعة الأولى رأيهم في الكيفية التي عالجت فيها بعض الواقع ٠

ولقد لمست من خلال مناقشاتي مع هؤلاء القراء أن بعض التفسيرات التي قدمتها لهم عن تلك الواقع لم تعظم كل ما كنت أتمناه من التوضيح ٠

وإن من هذه النقط التي تبين لي اكتافها بشيء من الإبهام رغم ما أردت لها من الوضوح تلك التي تتصل بدور الفكرة الدينية كعامل اجتماعي يؤثر في توجيه التاريخ ٠

ولعلي لم أكن فيما عرضت لهذه النقطة في الطبعة السابقة قد أوفيتها حقها من التفصيل ، وذلك لاقتаниع بالتفسير المختصر للدور الذي تقوم به الفكرة الدينية في التاريخ ، ولما اعتمدت عليه من آراء لكرننج H. Kesserling في الموضوع ، أعني تلك الآراء التي استخلصها من دور الفكرة المسيحية<sup>(١)</sup> في تركيب العضارة الغربية ٠

وهكذا اتفقت آراء القراء على غموض هذه النقطة بالذات واقترحوا أن

(١) تناولت هذه الآراء في فصل « الدورة الثالثة »

يعد فصل كامل في هذا الكتاب لتوضيح دور الفكرة الدينية في التاريخ .  
وحيث لا يسعني هنا إلا أن أؤيد هذه الملاحظات اعترافاً مني بجدارتها .  
فقد وددت أن أستغل فرصة الطبعة الثانية للكتاب لأضيف إلىه فصلاً يعالج  
بالخصوص أثر الفكرة الدينية في الدورة الحضارية معتمداً هذه المرة على  
الاعتبارات النفسية الاجتماعية بالإضافة إلى الاعتبارات التاريخية التي اقتنعت بها  
في الطبعة السابقة .

ونحن حينما تناول الأشياء على هذه الصورة ، إنما نعطي للقارئ فرصة  
يلبس فيها بنفسه التأثير المباشر للفكرة الدينية في الواقع النفسي الاجتماعية التي  
تكون ظاهرة التاريخ ، فعندما نقول في فصل «من التكديس إلى البناء» إن الفكرة  
الدينية تتدخل كـ «مركب» (Cataliseur) في تركيب عناصر التاريخ فنحن في  
هذا نقر حقيقة يؤيدها تاريخ الحضارات غير أن هذا التأييد سوف يأتي على  
صورة «شهادة» عن هذه الظاهرة وليس في صورة «تفسير» مقبول لها .

ومن هنا كان للقارئ بعض الحق في أن لا يقتنع بهذه «الشهادة» أي أن  
لا يقتنع بما يقول المؤرخ وحده دونما مزيد من التفاصيل عن الفكرة الدينية في  
عملها المباشر في صياغة النقوس التي تحرك التاريخ بما يختلف فيها .

من أجل ذلك فقد شعرت أن القارئ ينتظر في هذا الموضوع أكثر من  
شهادة التاريخ : إنه يتضرر وصفاً تحليلياً يجد فيه المعلومات التي تقدمها الدراسات  
الموضوعية لهذه الظاهرة . أعني الدراسة التي تتناول الأشياء في كنهما لا في  
مظاهرها .

ولقد حاولت تلبية هذه الرغبة الحقة فخصصت في هذه الطبعة فصل «أثر  
الفكرة الدينية في مركب الحضارة» . سالكاً هذه المرة مسلك التحليل النفسي  
الذي يبين بوضوح أكبر جانب من «الظاهرة» في هذا المركب ، إذ يكشف لنا عن  
التأثير المباشر للفكرة الدينية في خصائص الفرد النفسية .

وأنا في هذا لا أدعى أن هذه الطريقة تعطي للقارئ «معرفة رياضية» في

الموضوع ، لأن هذا الموضوع لا مجال فيه للرياضيات حيث يتصل بعالم النفوس ، وهو عالم يقصر العقل التجريدي عن أن يكشف سره تماماً . غير أنه يمكننا القول بأن هذه الطريقة التي اتبعناها تعطي على الأقل للقارئ فرصة يتبع فيها كيف تحدث عملية التركيب بتأثير الفكرة الدينية ، وذلك بنظرية مباشرة تختلف عن نظرة التاريخ غير المباشرة .

ومما ينبغي الإشارة إليه هنا أن الفصل الذي تحدثنا فيه عن هذا الموضوع قد كتبناه في الحالة التي يكون فيها عالم الاجتماع الذي يحاول توضيح دور الفكرة الدينية في تكوين وتطوير الواقع الاجتماعي . مع العلم أن هذا الدور ليس هو كل شيء بالنسبة للفكرة الدينية . ذلك أننا قبل أن نشرع في البحث عن صلاتها بعالم الشهادة ، قد تقبلنا أولاً صلتها بعالم الغيب ، وبعبارة أدق فإن الفكرة الدينية لا تقوم بدورها الاجتماعي إلا بقدر ما تكون متمسكة بقيمتها الغيبية في نظرنا ، أي بقدر ما تكون معبرة عن نظرتنا إلى ما بعد الأشياء الأرضية . غير أن هذه النظرة ليست موضوع هذا البحث . فنحن قد خصصنا لها دراسة أخرى<sup>(١)</sup> ولذلك فإن بحثنا هنا سوف يقتصر على الجانب الاجتماعي .

ومن ناحية أخرى فإن القارئ سوف يجد في هذه الطبعة فصلاً عقدناه لتوضيح العلاقة بين المبدأ الأخلاقي وذوق الجمال . وذلك لإظهار أثره الكبير كعامل يحدد اتجاه الحضارة ورسالتها في التاريخ . وأظن أن هذا الفصل هو أول بحث تناول العلاقة بين المبدأ الأخلاقي وذوق الجمال باعتبارها مقاييساً من أهم مقاييس علم الاجتماع .

وبهذا فإننا نكون قد حققنا على قدر ما نستطيع إرادة القارئ في هذه الطبعة . ونحن نأمل أن تكون فيما أضفناه من جديد ، قد أشبعنا رغبات القراء التي تعتبر أحسن مسوغ لجهود المؤلف .

م ب ن

١٩٦٠/٣٠

(١) راجع كتاب الظاهرة القرآنية .

الْبَلَاغُ الْأَوَّلُ

# الحاضر والتاريخ



# أَنْشِوَّدَةَ رَمْزِيَّةٍ

أي صديقي :

- ★ لقد حانت الساعة التي ينساب فيها شعاع الفجر الشاحب بين نجوم الشرق .  
وكل من سيستيقظ بدأ يتحرك وينتفض في خدر النوم وملابسه الرثة .
- ★ ستشرق شمس المثالية على كفاحك الذي استأنفته ، هنالك في السهل ، حيث المدينة التي نامت منذ أمس ما زالت مخدرة .
- ★ ستحمل اشعاعات الصباح الجديد ، ظل جهدك المبارك ، في السهل الذي تذر فيه ، بعيداً عن خطواتك .
- ★ وسيحمل النسيم الذي يسر الآذن البذور التي تنشرها يداك ٠٠٠ بعيداً عن ظلك .
- ★ ابدر يا أخي الزارع . من أجل أن تذهب بذورك بعيداً عن حقلك ، في الخطوط التي تتناءى عنك ٠٠٠ في عمق المستقبل .
- ★ ها هي بعض الأصوات تهتف . الأصوات التي أيقظتها خطواتك في المدينة ، وأنت منقلب إلى كفاحك الصباغي . ومؤلاء الذين استيقظوا بدورهم ، سيلتئم شملهم معك بعد حين .
- ★ غنّ ! يا أخي الزارع ! لكي تهدي بصوتك هذه الخطوات التي جاءت في عتمة الفجر ، نحو الخط الذي يأتي من بعيد .
- ★ وليدوّ غناوؤك البهيج . كما دوى من قبل غناء الأنبياء ، في فجر آخر ، في الساعات التي ولدت فيها الحضارات .

- ★ ولهملا غناوئك أسماع الدنيا ، أعنف وأقوى من هذه العجوقات الصاخبة التي  
قامت هنالك .
- ★ ها هم ينصبون الآن على باب المدينة التي تستيقظ ، السوق وملاهيه ، لكي  
يسيلوا هؤلاء الذين جاؤوا على إثرك ، ويُلهموهم عن ندائك .
- ★ وها هم قد أقاموا المسارح والمنابر للمهربين والبهلوانات ، لكي تغطي  
الضجة على نبرات صوتك .
- ★ وها هم قد أشعلوا المصايح الكاذبة لكي يحجروا ضوء النهار . ولكي  
يطمسوا بالظلم شبحك ، في السهل الذي أنت ذاهب إليه .
- ★ وها هم قد جملوا الأصنام ليلحقوا الهوان بالفكرة .
- ★ ولكن شمس المتألة ستتابع سيرها دون تراجع ، وستعلن قريباً انتصار  
الفكرة ، وانهيار الأصنام ، كما حدث يوم تحطم « هتلر » في الكعبة .

\* \* \*

# دور الأبطال

إن عهود الملاحم كالآوديسة والالياذة ليست هي العهود التي توجه فيما  
الشعوب طاقتها الاجتماعية نحو أهدافها الواقعية ، سواء أكانت هذه الأهداف  
بعيدة أم قريبة .

بل هي تصرف في مثل هذه العهود طاقتها تسلية وإشباعاً لخيالاتها . وما جهود  
الأبطال الذين يقومون بأدوارهم في تلكم الملاحم إلا جهود من أجل الطموح  
واكتساب المجد أو إرضاء العقيدة ، فهم لا يقاتلون مدركون أن نصرهم قريب ،  
وأن طريقهم إلى تخلص مجتمعهم محدد واضح . فسجدهم لهذا أقرب إلى  
الأسطورة منه إلى التاريخ .

ولو أثنا سأنا أحدهم عن بواعث كفاحه ، فإنه لا يستطيع أن يجد بكل  
وضوح المبررات التي تتصل عادة بالأعمال التاريخية ، فهو يعلم أن مجاهداته كلها  
تذهب هباء ، غير أن دوافعه الدينية وشرفه الانساني قد حتما عليه مثل هذا المسير .

ولقد كان دور الشعوب الإسلامية أمام الزحف الاستعماري خلال القرن  
الماضي وحتى الرابع الأول من هذا القرن دوراً بطولياً فقط . ومن طبيعة هذا  
الدور أنه لا يلتفت إلى حل المشاكل التي مهدت للاستعمار وتفلله داخل البلاد .

إن مشكلة كل شعب هي في جوهرها مشكلة حضارته ، ولا يمكن لشعب  
أن يفهم أو يحل مشكلته ما لم يرتفع بتفكيره إلى الأحداث الإنسانية ، وما لم  
يتعمق في فهم العوامل التي تبني الحضارات أو تهدمها . وما الحضارات  
المعاصرة ، والحضارات أو تهدمها . وما الحضارات المعاصرة ، والحضارات  
الضاربة في ظلام الماضي ، والحضارات المستقبلية إلا عناصر للملحمة الإنسانية منذ

فجر القرون إلى نهاية الزمن ، فهي حلقات لسلسلة واحدة تؤلف الملهمة البشرية  
منذ أن هبط آدم على الأرض إلى آخر وريث له فيها ، وبالها سلسلة من النور !  
تمثل فيها جهود الأجيال المتعاقبة في خطواتها ، المتصلة في سبيل الرقي والتقدم .

هكذا تلعب الشعوب دورها ، وكل واحد منها يبعث ليكون حلقته في  
سلسلة الحضارات ، حينما تدق ساعة البعث معلنة قيام حضارة جديدة ، ومؤذنة  
بزوال أخرى .

وما أجله هذه الساعة ! . حينما تؤذن بفجر جديد من المدينة ، وما أهولها  
من ساعة حينما تعلن غروب أخرى ! . وهكذا كان شأن الجزائر عام ١٨٣٠ ، فقد  
مضى على أول شمسها زمن بعيد ، وقضت في ليلها وقتاً ليس بالقصير ، ومن  
عادة التاريخ ألا يلتفت للأمم التي تنطف في نومها ، وإنما يتركها لأحلامها التي  
تطربها حيناً ، وتزعجها آخراً ؛ تطربها إذ ترى في منامها أبطالها الخالدين وقد  
أدوا رسالتهم ، وتزعجها حينما تدخل صاغرة في سلطة جبار عنيد .

فعندهما برق في أفقنا فرس الأمير ( عبد القادر ) في وثنته الرائعة كان الليل  
قد اتصف منذ وقت طويل ثم اختفى سريعاً شبح البطل الأسطوري كأنه حلم  
طواه النوم .

ثم توالى أشباح أخرى في موجة من الأحلام . تستمد مغزاها الأليم من  
تقالييد شعب بطل ، أحب دائماً الفرس وابارود ، وكان تتبعها على الأخص في  
البوادي ، حيث الخيل المسومة ، والمجال الفسيح متوفران لدى القبائل .

فالرابطة القبلية قد ظلت وحدها الرابطة الوثيقة التي توحد بعض الرجال  
فيما يشبه وحدة رسالة ، غير أن هذه الرابطة لم تكن بكافية لتأهيل شعب ليؤدي  
رسالة تاريخية ، وإن كانت أهلته للقيام برواية حماسية رائعة ، ولكن التاريخ يقرر  
أن الشعب الذي لم يقم برسالته ، أي بدوره في تلك السلسلة ، ما عليه إلا أن  
يخضم ويذل .

ولم يكن هناك في الحقيقة من يسجل هذه الحقبة من كفاح الشعوب ضد الاستعمار سوى هؤلاء المجاهدين من رجال القبائل ، ولقد كان الأمير ( عبد الكريم الخطابي ) آخر من ارتشف من كأس البطولة الموروثة عن أجدادنا الأول ، ولم يبق بعده باقٌ من يهبون للنضال ضد المستعمر ، من أجل البطولة المجردة ، في سبيل الخلود ، على سنة الذين عقدوا الويتهم للكفاح ، فقد كانت القبائل العربية البربرية تقاتل معه لا من أجل البقاء ، ولكن في سبيل الخلود ، ولقد كتب لها الخلود بما أوتيت من روح رفعتها فوق الهاوية ، حيث هو الآخرُون ، من الشعوب التي غمرتها موجة الاستعمار . فليسأل السائل عن مصير القبائل الأمريكية قبل كريستوف كولومب ، أين هي ؟ لقد أصبحت أحاديث وتمزقت كل ممزق ، ودفنتها التاريخ في طياته ، حيث استقرت في ضميره نسياً منسياً ، ونحن نرى في زوالها وانحلالها خير شاهد على أن الإسلام بما انطوى عليه من قوة روحية ، كان للذين يتمسكون به درعاً من أن تحطمهم الأيام ، أو يذوبوا في بوتقه المستعمر ، يتقمصون شخصيته .

ولكن شمس المثالية ما تزال تواصل سيرها ، وسرعان ما انبلج الفجر في الأفق الذي يدعوه المؤذن إلى الفلاح ، كل صباح ، كل ليل ، وفي سبات الأمة الإسلامية العميق ، اببعث من بلاد الأفغان صوت ينادي بفجر جديد ، صوت ينادي : حي على الفلاح ! فكان رجمه في كل مكان ، إنه صوت ( جمال الدين الأفغاني ) موظف هذه الأمة إلى نهضة جديدة ، ويوم جديد .

\* \* \*

## دَوْرُ السِّيَاسَةِ وَالْفِكْرَةِ

إن الكلمة لِمِنْ روح القدس ، إنها تساهم إلى حد بعيد في خلق الظاهرة الاجتماعية ، فهي ذات وقع في ضمير الفرد شديد ، إذ تدخل إلى سويداء قلبه ، فتستقر معاناتها فيه ، لتحوله إلى إنسان ذي مبدأ ورسالة ٠

فالكلمة يطلقها إنسان ، تستطيع أن تكون عاملًا من العوامل الاجتماعية حين تثير عواصف في النفوس تغير الأوضاع العالمية ٠

وهكذا كانت كلمة جمال الدين ، فقد شقت كالمحراث في الجموع النائمة طريقها ، فأحييت مواتها ، ثم ألتقت وراءها بذورًا لفكرة بسيطة : فكرة النهوض ، فسرعان ما آتت أكلها في الضمير الإسلامي ضعفين ، وأصبحت قوية فعالة ، بل غيرت ما بأنفس الناس من تقاليد ، وبعثتهم إلى أسلوب في الحياة جديد ٠

وكان من آثار هذه الكلمة أن بعثت الحركة في كل مكان ، وكشفت عن الشعوب الإسلامية غطاءها ، ودفعتها إلى نبذ ما كانت عليه من أوضاع ومناظر ، فأنكرت من أمرها ما كانت تستحسن ، واتخذت مظاهر جديدة لا تتلاءم حتى مع ثيابها التي كانت تلبسها ، فنبذت الترجيلة والطربوش والحرز والزردة<sup>(١)</sup> ٠ ولقد بلغ تأثير تلك القوة الفعالة الجزائر فأخذت منها بنصيب ٠

فمفاوضات الجزائر مثلاً حتى سنة ١٩١٨ لم تكن إلا رواية صامتة ، أو أثرًا من الآثار التاريخية وضع في متحف ؛ أي في صدور قوم صامتين يعلمون السر الخفي للمسألة ، حتى أرقت ضمائركم ، واحتوته أيضًا ملفات الحكومة التي كانت تعلم من أمرها ما تعلم ، حتى إذا ظهرت الفكرة الإصلاحية حوالي سنة ١٩٢٥ تحركت المشكلة الجزائرية ، وقد أوتيت لسانًا ينطق ، وفكرة تثير لها الطريق ٠

(١) هي الوليمة التي يقيمها رجال الطرق في أحفلهم ، ويطلق عليها العوام في مصر « الفتة » ٠

والذين أدركوا شبابهم في تلهم الأيام يتذكرون تلهم الخواطر التي كانت  
تمربهم .

وليس من شك في أن التاريخ يرى في مثل هذه الظواهر خير شاهد على  
رجوع الحاسة الاجتماعية إلى الجزائر ، بمعنى أنها قد عادت إلى الحياة التي  
يستأنف فيها كل شعب رسالته ، ويندأ تاريخه .

أما في الماضي فقد كانت البطولات تمثل في جرأة فرد ، لا في ثورة شعب ، وفي قوة رجل ، لا في تكاتف مجتمع ، فلم تكن حوادثها تاريخاً ، بل كانت قصصاً ممتعة ٠ ولم تكن صيحاتها صيحات شعب بأكمله ، وإنما كانت مناجاة ضمير لصاحبه ، لا يصل صداؤه إلى الضمائر الأخرى ، فيووقعها من نومها العميق ٠

وإنه لمن الواجب علينا أن نتوه ببعض ما كان من أمر مناجاة الشيخ صالح بن مهنة (الضبيـرة الفردية) - إن صـح التعبـير - فإن صـوت مناجـاته كـاد يـوقـظ أـهل قـسـنـطـينـيـة كلـها حـوالـى سـنة ١٨٩٨.

والحق أن هذا الشيخ الوقور كان في طليعة المصلحين ، إذ أنه قام قومة مباركة ضد الغرافيين ( الدراوיש ) ، غير أن الحكومة الساحرة على المهدوء ، كيلا يستيقظ النائمون ، عملت على إبعاده وعاقبته بمصادرة مكتبه الشمينة ، وفرقت أمثاله من ( مقلقي النوم العام ) في نظر الاستعمار ، فتحولت الشيخ ( عبد القادر الجاوي ) من منصبه بمدرسة قسنطينة ، إلى مدرسة العاصمة ، وهكذا استطاع النوم أن يشد بالأجفان من جديد ، بعد أن حاولت تفلتاً من قيوده ، ومفضت هذه الأصوات التي كادت أن تلفت إليها الأذهان ، وتجمع حولها الناس ، وكأنها شجار حدث في وسط ليل : لم يتتبه اليه نائم .

ولكن شعاع الفجر قد بدأ ينساب بين نجوم الليل ، من قمة الجبل . فلم يلبث أن محت آياته الظلمة من سماء الجزائر . فحوالي عام ١٩٢٢ ، بدأت في الأرض هسترة وحرة ، وكان ذلك إعلاناً لنهار جديد ، وبعثاً لحياة جديدة . فكانما

هذه الاصوات استمدت من صوت جمال الدين قوتها الباعة ، بل لأنها صدى لصوته البعيد ، لقد بدأت معجزة البعث تتدفق من كلمات (بن باديس)<sup>(١)</sup> فكانت تلك ساعة اليقظة ، وببدأ الشعب الجزائري المخدر يتحرك ، ويالها من يقظة جميلة مباركة ، يقظة شعب ما زالت مقلته مشحوتين بالنوم ، فتحولت المناجاة إلى خطب ومحادثات ومناقشات وجدل ، وهكذا استيقظ المعنى الجماعي ؛ وتحولت مناجاة الفرد إلى حديث الشعب ، فتساءل الناس : كيف نمنا طويلاً ؟ وهل استيقظنا حقاً ؟ وماذا يجب أن نفعل الآن ؟ ولقد كانت هذه الاسئلة على شفاه قوم غمرتهم الدهشة ، وما زالوا يتقلبون في خدر النوم ، يتلمسون منه فكاكاً .

كانت الحكومة في شك من أمرها ، ومن المفيد أن نذكركم كانت بطيئة في تكيفها مع الظروف الجديدة ، وبعد عشر سنوات ، أي حوالي عام ١٩٣٣ ، لم تكن هذه الحكومة قد تفهمت تلك الظروف ، إذ نجد أن حاكم الجزائر – وقد أصدر لائحة المشهورة التي حرمت المساجد على العلماء المصلحين – نجده يصف الشعب الجزائري بأنه «شعب خامل» !!

ومن الواجب أن نذكر أن هذا الخمول الذي لم يكن إلا في الإدارة الاستعمارية الشائنة هو السبب الأساسي للبلاء ، بينما البلاد قد شاعت فيها الحيوية ، وأمتلت بالغليان والثورة .

لقد انطلقت الأفكار ، ثم تلاقت وتصارعت ، فكانت أحياناً تنفجر شأن ففاقع الهواء على سطح (الفلالية) ، وأحياناً أخرى تحول مباشرة من حالة الجمود إلى حالة التبغز والشيوخ ، في صورة مدرسة ، أو مسجد ، أو مؤسسة إصلاحية ، وظهرت النظريات الاجتماعية التي كانت يومئذ رائجة في سوق الأفكار ، ظهرت هذه النظريات في أفكار الشباب المتطلعين إلى كل تجديد ، فهذا يرنس إلى المذهب الكمالى ، وذاك يأخذ بالمذهب الوهابي ، وذلك ينزع إلى التمدن الغربي ، ومهم من انحدر بفكرة إلى مذهب المادة ، وكل واحد من هؤلاء وأولئك

(١) أحد زعماء الاصلاح في الشمال الافريقي .

يتخذ ملبيساً يعبر عن نزعة تفكيره ، فهذا يلبس القبعة ليشعرنا بأنه يقع أثر مصطفى كمال ، وأنه تزعم تحرير النساء ، وأنه يريد أن ينشر في البلاد التدريس المدنى (اللاديني ) ، وأنه يريد أن يبدل مكان الشريعة القانون الوضعي .

ونرى من بين هؤلاء وأولئك عيّام الاصلاح ، تدلنا على منهاج آخر يقوم على عقيدة صحيحة ، ورجوع إلى السلف الصالح ، وتغيير ما بالنفس من آثار الانحطاط .

ولكننا نرى أن هذه القيادات والاتجاهات — رغم تباينها واختلافها — كانت متفقة على نقطة هي : إرادة الحركة والتجديد والقرار من الزوايا الخرافية إلى المكاتب العلمية ، ومن الخمارات العقيرة إلى مواطن أكثر طهارة وفائدة .

ولقد كانت حركة الاصلاح التي قام بها العلماء الجزائريون أقرب هذه الحركات إلى النبوة ، وأدخلتها في القلوب ، إذ كان أساس منهاجم الأكل قوله تعالى : (إِنَّ اللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّىٰ يُغَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ) .

فأصبحت هذه الآية شعار كل من ينطوي في سلك الإصلاح في مدرسة (بن باديس) وكانت أساساً لكل تفكير . فظهرت آثارها في كل خطوة ، وفي كل مقال ، حتى أشرب الشعب في قلبه نزعة التغيير فأصبحت أحاديثه تتبعها شرعة ومنهاجاً ، فهذا يقول : لا بد من تبلیغ الإسلام إلى المسلمين ، وذاك يعظ : فلنترك البدع الشنيعة البالية التي لطخت الدين ، ولنترك هذه الأواثان . وذلك يلح : يجب أن نعمل ، يجب أن تتعلم ، يجب أن نجدد صلتنا بالسلف الصالح ، ونحيي شعائر المجتمع الإسلامي الأول .

وإنه لتفكير سديد ؛ ذلك الذي يرى أن تكون الحضارة كظاهرة اجتماعية إنما يكون في نفس الظروف والشروط التي ولدت فيها الحضارة الأولى ، كان هذا صادراً عن عقيدة قوية ، ولسان يستمد من سحر القرآن تأثيره ؛ ليذكر الناس بحضارة الإسلام في عصوره الظاهرة .

والشعب المتدين الطروب كان مصغياً ٠٠٠ ولكن المستقبل هدف بعيد ، فلا بد من طرق واضحة ودفعت قوية لكي يدرك هدفه . وإن فيجب أن تحدد الكلمات معالم هذه الطرق ، وأن تحتوي على الخماير المباركة لهذه الدفعات .

وعلى الرغم من قوة عبارات الإصلاحيين الجزائريين ، فإن هذه الكلمات قد انحرفت - أحياناً وبكل أسف - عن أهدافها ، لأسباب تضاد النهج ، فلقد كان النوم يحذرهم عن أن ينشروا وعيهم وجدهم باستمرار ، فكانت النتيجة انحرافاً . ولا نتيجة ، لأن الحكمة قد تركت مكانها للاتهازية السياسية .

ولكن مهما كان شأن جمعية العلماء إزاء ذلك الانحراف ، ومهما كان ركونها أحياناً إلى التفكير غير المنهجي ، فإنها لا تزال في طليعة النهضة الجزائرية الصحيحة ، ومن أقوى محرّكاتها .

على أن من الممكن أن يتحول هذا النوع من التفكير غير المنهجي إلى انتهازية خطيرة<sup>(١)</sup> ، وبخاصة في العصور المضطربة عندما تؤدي كل خطوة خاطئة إلى الموت أحياناً .

فليس للانحراف طرق مرسومة نظرياً ، ولكن له دروباً مظلمة يتعرّث فيها السائر في كل خطوة .

وهنا يظهر السبب الذي دعا العلماء إلى أن يسيراً عام ١٩٣٦ في القافلة السياسية التي ذهبت إلى باريس كأكبر سبب جرِّ الحركة الإصلاحية الجزائرية إلى أول انحرافها .

فبأي غنيمة أرادوا أن يرجعوا من هناك ، وهم يعلمون أن مفتاح القضية في روح الأمة لا في مكان آخر ؟

وبأي شيء في الحقيقة قد رجعوا ؟ ألم يرجعوا باخفاق المؤتمر الجزائري

(١) قد بيّنت الظروف أن هذه الانتهازية قد انتشرت بالفعل في الأوساط التي تقود الحركة الإصلاحية الجزائرية .

وبتشتيت جمعيthem نفسها ؟ فلقد ساد الرأي الاتخابي ، وأصبح قائداً بدلًا من أن يكون مقوداً ، وهكذا انقلبـتـالحركةـالاصلاحيةـعلىـعقبـها ، وأصبحـتـتمشيـعلىـقـيـمةـرـأسـها ، لاـعـلـىـقـدـمـيـهاـوـماـكـانـالأـمـرـخـاـصـاـبـالـجـزـائـرـ؛ـبـلـكـانـالـعـالـمـالـاسـلـامـيـمـصـابـاـبـمـثـلـمـاـأـصـابـالـجـزـائـرـ؛ـفـقـدـنـشـأـتـفـيـهـالـتـيـارـاتـالـحـرـبـيـةـ،ـوـانـعـكـسـتـفـيـهـرـوـحـالـسـمـوـوـقـوـةـالـصـعـودـوـالـنـهـوضـ،ـإـلـىـعـاطـفـةـسـفـلـيـةـ،ـوـجـاذـيـةـسـطـحـيـةـ.

وربما كان عام ١٩٣٦ في الجزائر هو القمة التي بلغها روح الكفاح والصلاح الاجتماعي ، وهي نفسها القمة التي هبط منها الصلاح إلى هاوية لا قرار لها .  
وكان ذلك قبيل حرب عام ١٩٣٩ ، عندما أرعدت سحبها السوداء في  
افق العالم .

ومن المحزن حقاً أن العالم الإسلامي - إبان هذه الحقبة - قد استسلم لرقاد طويل ، فلم يفطن لساعات التاريخ الفاصلة ، ولم يحاول اتهام فرستها الساقطة ، ليتخلص من الاستعمار .

\* \* \*

## دور الوثنية

« إذا فصلت السياسة عن الدين ففتت معناؤها .. كل طفل في مدرستنا يدرى الأنظمة السياسية في الهند ، ويعرف كيف أن بلده تتقى بسياسات جديدة وبآمال جديدة ، ولكننا أيضاً في حاجة إلى الفتوه النابت المستتر . ضوء الإيمان الديني »

« غاندي »

من المعروف أن القرآن الكريم قد أطلق اسم الجاهلية على الفترة التي كانت قبل الإسلام ، ولم يشفع لهم شعر رائع ، وأدب فذ ، من أن يصفهم القرآن بهذا الوصف ، لأن التراث الثقافي العربي لم يكن يحوي سوى الديباجة المشرقة ، الخالية من كل عنصر « خلاق » أو فكر عريق . وإذا كانت الوثنية في نظر الإسلام جاهلية ، فإن الجهل في حقيقته وثنية ، لأنه لا يغرس أفكاراً ، بل ينصب أصناماً ، وهذا هو شأن الجاهلية ، فلم يكن من باب الصدفة الحضة أن تكون الشعوب البدائية وثنية ساذجة ، ولم يكن عجياً أيضاً أن من الشعب العربي بتلك المرحلة ، حين شيد معبداً للأقطاب (الدراوיש) المتصرفين في الكون ، ومن سن الله في خلقه أنه عندما تغرب الفكرة يزغ الصنم ، والعكس صحيح أحياناً .

وهكذا كان شأن العجز في إقامتها كانت حتى عام ١٩٢٥ - على الرغم من إسلامها - تدين بالوثنية ، التي قامت نصبها في الزوايا ، هنالك كانت تذهب الأرواح الكاسدة لالتقاس البركات ، ولاقتداء الحروز ذات الخوارق والمعجزات ، غير أنه ما إن سطع نور الفكرة الإصلاحية حتى تحطم ذلك المعبد ، فخررت الأواثان مع أسف عماتنا وخالاتنا اللاتي أدهشمني ما رأين .

وبالفعل فقد خدمت نيران أهل الزردة (الفسحة) ، وزالت عن البلاد حمى الدراوיש ، وتخلصت منها العماهير بعد أن ظلت طوال خمسة قرون ترقص على دقات البنادير ، وتبتلع العقارب والمسامير مع الخرافات والأوهام .

ولقد ذهبت بذها بهم تلك الجنة التي وعدها المربيدون بلا كد ولا عمل ، إلا ما يتلمسون من رضا الشيخ دعواه ، وحلت مكانها جنة الله التي وعد بها المتدين العاملين .

وهكذا أتيح (للإصلاح) أن يمسك مقاليد النهضة الجزائرية ، وأمكنه أن يبعثها خلقاً آخر بالروح الإسلامية التي تخلصت من كابوس الأوثان ، وكأنني بالفكرة الاصلاحية قد بلقت أوجها واتصررت يوم افتتاح المؤتمر الجزائري عام ١٩٣٦ ، مما جعلنا نتساءل : هل سوف نمضي هكذا حتى النهاية ؟

لقد كان ذلك ممكناً ، لو لم يشعر العلماء المصلحون - بكل أسف - بمركب النقص إزاء قادة السياسة في ذلك العهد<sup>(١)</sup> ، فما زلوا هم ، ظننا منه ، انهم سوف يذودون عنهم نواب الحكومة ، ولقد كان ذلك ممكناً لو لم يكونوا على استعداد للعودة إلى فكرة الزوايا ذات الطابع السياسي ، والأصنام المزورة بأسماء جديدة .

لقد كانوا يستطيعون أن يلغوا ذلك ، لو أن أوراق العروز التي نبذها الشعب لم ترجع إليه باسم أوراق الانتخابات ، ولو أن العقول التي كانت تصدق بالمعجزات الكاذبة ، لم تعد مرة أخرى تصدق بمعجزات صناديق الانتخابات ، ولو أن الزردة التي كانت تقام في ساحات المشايخ لم تعقبها الزردة التي تقام في الميدان السياسي ، والتي أصبحت تقدم فيها الأمة قربانها من حين إلى حين .

لقد كان من واجبنا أن نتبه فلا نلدغ من جحر مرتين ، غير أننا لم نكن في الواقع قد تخلصنا من الاسلوب الغرافي ، ذلك الاسلوب التفولي الذي تجت عنه قصة ألف ليلة وليلة . تلك القصة الذي استطعنا مذاقها في عصور انحطاطنا ، وكان لها تأثيرها في جونا الخلقي والاجتماعي .

ولقد كان حقيقةً لنا أن نوصد مرة واحدة في عام ١٩٣٦ بباب التيه ، فلا ندع أرواحنا تسبح في متهاهات لا حد لها . ولو اتنا احتطنا لأنفسنا بمثل هذه

(١) ويبدو لنا على ضوء الحوادث الأخيرة ، مع كل أسف ، ان قيادة جمعية العلماء في الجزائر لا زالت مصادفة بهذا النقص الذي يسلبها حق القيام بواجبها أمام الانحرافات السياسية التي تفضل ان تسير معها عوض ان تقاومها .

الاحتياطات البسيطة لاستطعنا منذ ذلك التاريخ أن نواجه الواقع . وأن نحل مشكلتنا بأيدينا حلاً واقعياً علمياً .

ففقد كان على العركة الاصلاحية أن تبقى متعللة على أحوال السياسة والمماضي الاتخاذية ، ومعارك الاوئان . ولكن العلماء آنذاك قد وقعوا في الوحل حيث تلطخت ثيابهم البيضاء ، وهبطت معهم الفكرة الاصلاحية فجرت في المجرى الذي تجري فيه ( الشامبانيا ) في الأعراس الاتخاذية ، المزروحة أحياناً بدم طريقه اليد السوداء لاغتيال الاصلاح<sup>(١)</sup> .

ولthen كان هنالك شيء يُؤسف له منذ عام ١٩٢٥ ، فإن أكبر أسفنا على زلة العلماء ، التي كانت زلة نزية ، لما توفر فيها من النية الطاهرة ، والقصد البريء . ومع ذلك فإنه يجب أن لا يغرب عن بالينا أن الحكومة الاستعمارية كانت هي السبب الخارجي لتلك الخطوة المشؤومة التي خطتها العلماء نحو السراب السياسي ، وكان ذلك حينما تكونت في فرنسا الجبهة الشعبية التي بذلت الوعود بغير حساب .

ولكن ألم تكن المعجزة الحقة في تحويل الامة وتقديمها شيئاً أغلى من هذا السراب ؟

ألم يكن موطن المعجزة هو ما دل عليه القرآن ؟ أي في النفس ذاتها ؟ أو لم يكن العلماء أنفسهم ينخلون من ذلك الينبوع معجزتهم من عام ١٩٢٥ حتى عام ١٩٣٦ ، إذ كانوا يغيرون ما في نفس الفرد ، ذلك التغيير الذي هو الشرط الجوهرى لكل تحول اجتماعي رشيد ؟

وإذن فلا يجوز لنا أن نقول الحقائق ، فالحكومة مهما كانت ما هي إلا آلة اجتماعية تتغير تبعاً للوسط الذي تعيش فيه وتتنوع معه ، فإذا كان الوسط نظيفاً حرّاً ، فما تستطيع الحكومة أن تواجهه بما ليس فيه ، وإذا الوسط كان متسمّاً بالقابلية إلى الاستعمار فلا بد من أن تكون حكومته استعمارية .

(١) يشير المؤلف هنا إلى حادث مقتل المرحوم مفتى العاصمة سنة ١٩٣٦ .

هذه الملاحظة الاجتماعية تدعونا لأن نقرر أن الاستعمار ليس من عبء السياسيين • ولا من أفعالهم ، بل هو من النفس ذاتها ، التي تقبل ذل الاستعمار ، والتي يمكن له في أرضها •

وليس ينجو شعب من الاستعمار وأجناده ، إلا إذا نجت نفسه من أن تتسع لذل مستعمر ، وتخلصت من تلك الروح التي تؤهله للاستعمار •

ولا يذهب كابوسه عن الشعب – كما يتصور البعض – بكلمات أدبية أو خطابية ، وإنما بتحول نفسي ، يصبح معه الفرد شيئاً فشيئاً قادراً على القيام بوظيفته الاجتماعية ، جديراً بأن تتحترم كرامته ، وحيثند يرتفع عنه طابع « القابلية للاستعمار » ، وبالتالي لن يقبل حكومة استعمارية تنبه ماله ، وتمتص دمه ، فكانه بتغيير نفسه قد غير وضع حاكمه تلقائياً إلى الوضع الذي يرتضيه<sup>(١)</sup> •

ولا شك في أن الأزمة السياسية الراهنة تعود في تعمدها إلى أنها نجمت أو تتجاهل القوانين الأساسية التي تقوم عليها الظاهرة السياسية والتي تقتضينا أن ندخل في اعتبارنا دائماً صلة الحكومة بالوسط الاجتماعي ، كآلية مسيرة له ؟ وتأثر به في وقت واحد ، وفي هذا دلاله على ما بين تغيير النفس وتغيير الوسط الاجتماعي من علاقات متينة • ولقد قال الكاتب الاجتماعي (بورك) : « إن الدولة التي لا تملك الوسائل لمسيرة التغيرات الاجتماعية لا تستطيع أن تحافظ ببقائها»<sup>(٢)</sup> •

ومن الواضح أن السياسة ، التي تجعل قواعد الاجتماع وأسسها لا تستطيع إلا أن تكون دولة تقوم على العاطفة في تدبير شؤونها ، وتستعين بالكلمات الجوفاء في تأسيس سلطانها ، ولن نستطيع فهم هذه الملاحظات الاجتماعية إلا إذا فهمنا الآية الكريمة التي اتخذها العلماء شعاراً لهم في تأسيس دعوتهم : (إن الله لا يضرّ ما يقوم حتى يتغيروا ما بأنفسهم) • وما بقي الاصلاح متمسكاً بأهداب

(١) يمكننا التدليل على هذا بذكر حالة بعض البلاد الأفريقية الآسيوية التي لم يطأ ترابها الاستعمار ولكن نراماً خاضعة لجميع الظروف الاستعمارية ، مثل الفقر والجهل ، بينما بلاد أخرى ، مثل اليابان أو ألمانيا بعد الحرب العالمية الثانية ، تحمل بارضها جيوش الاستعمار ولكن لا تتكون فيها ظروف استعمارية رغم ذلك •

(٢) كتاب « الرجل السياسي الأمريكي » أشار إليه بوفربريدج في كتاب « قيمة السلم » •

هذه الآية فلن يستطيع درويش جديد أن يهدد البلاد بخطر خراقته ، ولكن زلة العلماء عام ١٩٣٦ كان لها أكبر الأثر في عودة البلاد إلى الأفكار الوثنية ؛ فقد كان من آثار هذه النكسة تلك الزردة الكبرى التي أقامتها (النخبة) من رجال السياسة في بلدة (سطيف) ، حيث أمسكت بكلنا يديها المبخرة ، ثم ألقى فيها العود الأخير من «الجاوي» المبارك الذي كان السدنة يعطرون به زوایاهم ٠

وما كانت تلك الزردة إلا ابتداء لدروشة جديدة ، تذهب معها جهود الاصلاح هباء ، وكأنها لم تكن ؛ دروشة لا تختلف عن سابقتها إلا بأنها تبيع بدل الحروز والتمائم حروزاً في شكل آخر ، هي أوراق الاتخابات ، والحقوق السياسية ، والأمانى السابحة في الخيال ٠

ومع ما استجلبناه من مصر (الفاروقية) من الاسطوانات والأشرطة السينمائية المجافية للفن والأخلاق ، فإننا قد استجلبنا منها أيضاً أساساً سياسياً تقوم على أفكار تضلل العقول البسيطة ، كان لهاأسوء تأثير في حياتنا ، حيث اتخدتها (الدروشة السياسية) شعاراً لها وبدأ ، وكررتها على مسمع من الشعب ، حيث رددتها معها سنين طويلة ، صباح مساء : (إن الحقوق تؤخذ ولا تعطى) ! لحاها الله كلمة تطرف وتغري ، فالحق ليس هدية تعطي ، ولا غنية تفتض ، وإنما هو نتيجة حتمية للقيام بالواجب ، فهما متلازمان ، والشعب لا ينسى ، دستور حقوقه إلا إذا أعدل وضعه الاجتماعي ، المرتبط بسلوكه النفسي ٠

وإنها لشرعنة السماء : غير نفسك ، تغير التاريخ !

وعلى هدى هذه الكلمة بدأ الإصلاح الجزائري من النفس ، هادفاً في جوهره إلى تغيير الإنسان ، فبعث فيه روحًا وثابة ، أشرقت معها بوادر النهضة الكبرى ، وكان الانطلاق الرائع للضمير الشعبي فيما قبل عام ١٩٣٦ في انسجامه ، واطراده ، وحماسه ، هو ملحمة الفكر الاصلاحية التي توجها المؤتمر الإسلامي المنعقد في ذلك العام ٠

وخلال العصر الذهبي الذي بدأ عام ١٩٢٥ ، واستمر حتى زوال المؤسس

الذي مات في مده ، وكنا نشعر بالنهضة ، ولم يكن زادنا في مبدأ رحلتنا سوى كلمات من الفصحى ، وبعض آيات من القرآن ، وهكذا ابتدأت على أثر هذه النهضة المدارس الأولى ، تشيد بسيطة متواضعة ، كتلك المدارس الأولى التي افتتحت في الغرب ، في عهد شارلaman والتي كانت أصولاً للمدنية الغربية .

ولقد كنا إذ ذاك ، إذا ما خلصنا إلى سرنا تتحدث حديث « الغشيم » !!  
ولكنه ليس عقينا ، إذ هو يدور حول الشئون الاجتماعية ، كالتعليم والتربيـة ، وتطهير الأخلاق ، والعادات ، ومستقبل المرأة ، واستخدام رؤوس الأموال . وكانت هذه الأحاديث ذات قيمة ، لأنها كانت بعيدة عن منطق الغوغاء ، وعن الرياء ، والذاتية ، وعن التزعـعات الاتخـابـية ، فقد أصبحت لكل كلمة من هذه الكلمات قيمتها في الوسط الجزائري . ولكل سعي أثره وإن قـل ؛ إذ هو يساهم في بناء التقدم والنهضة ، تماماً كما تساهم القشة الصغيرة في بناء عـنـ الطـير ، إبان الربيع .

ولم يتخلـف الأدب الجزائري عن الركب ، فقد بدأ يصور تقدم البلاد في قصائد ، جدد فيها نشاطه بعد ركود طـويـل ، كانت تلك القصائد تـفـني رـيـبعـةـ ، أي رـيـبعـ الفـكـرةـ ، لا رـيـبعـ الصـنمـ .

وـكـنـتـ تـرىـ في كل مـسـجـدـ أوـ مـدـرـسـةـ أوـ مـنـزـلـ حـدـيـثـ الـاصـلـاحـ ، بين مؤـيدـ وـمـتـقـدـ ، ولكن كـلاـ الفـرـيقـينـ كانـ يـتـمـتـعـ بالـلـسانـ الـعـفـ ، وـالـسـرـيـرـةـ النـقـيـةـ .ـ إذـ كـانـ الـمـبـادـيـ هـدـفـهـمـ مـنـ وـرـاءـ اـخـلـافـهـمـ ، لـاـعـرـاضـ الشـخـصـيـةـ وـالـوـظـائـفـ السـيـاسـيـةـ .ـ وـكـانـ الـأـمـةـ تـقـدـمـ تـضـحـيـاتـهاـ لـبـنـاءـ الـمـدـارـسـ وـالـمـسـاجـدـ مـنـ أـجـلـ الـبـعـثـ الـفـكـرـيـ ، وـالـبـعـثـ الـرـوـحـيـ ، اللـذـينـ هـمـ عـامـدـ كـلـ حـضـارـةـ فـيـ سـيـرـهـاـ الـحـيـثـ .ـ

ولـعـلـكـ تـلـاحـظـ كـمـ يـكـوـنـ شـاقـاـ الـقـيـامـ بـهـذـهـ التـضـحـيـاتـ فـيـ بـلـادـ فـقـيرـةـ ، اـمـتصـ المستـعـمـرـ خـيـراتـهاـ ، غـيـرـ أنـ الشـعـبـ الـذـيـ آـمـنـ بـالـفـكـرـةـ ، كـانـ عـزاـوـهـ فـيـ جـمـهـرـهـ الشـاقـ ، أـنـ سـوـفـ يـحـظـىـ بـالـعـاقـبـةـ الـحـمـيـدةـ .ـ لـقـدـ كـانـ يـعـيـشـ فـيـ جـوـ مـنـ الـحـمـاسـ يـتـبـعـ لـهـ أـنـ يـصـنـعـ الـمـعـجزـاتـ الـاجـتمـاعـيـةـ ، مـنـ تـغـيـرـ الـعـوـائـدـ وـالـأـفـكـارـ ، وـالـاتـجـاهـاتـ

والأشياء ، وكانت الاستجابة لهذه التحولات بادية في تقاليد مدينة (تبسة) مثلاً ، تلك المدينة التي بدت أغurasها وجنازتها أقرب إلى الكرامة والوقار ، مما لم تعرفه قبل الاصلاح . وإنه من الواضح أن الشعب الذي بدأ يعود إلى وقاره ، ويستمسك بأسباب كرامته ، ويميل إلى التناسب والجمال في مظهره العام قد أعاد سيره في موكب التاريخ .

وكلت شاهد حركاتِ ، الهدف منها إزالة كل منكر لا تقبله العقيدة ؛ ولا يقره الذوق العام . ومن ذلك حركة محاربة الخمور وبيعها ، حتى لم يجد باعة تلك السموم حيلة يفرون بها من هجوم الحركة الاصلاحية ، إلا أن يلحوظوا إلى الحكومة حوالي عام ١٩٢٧ ، محتاجين بأن إيرادهم تناقص ، وأن تجارتهم بارت . وببدأت فعلاً المساجد تمتلىء برواد الخمارات . كما أن الحلقات الدراسية الليلية قد عمرت بأولئك الذين انصرفوا عن حلقات الدراوיש .

ولعل هذا التغيير المطرد ، والنسل الجديد من الحياة قد أطلق كثيراً أولئك الذين كانت مواردهم وإمكانياتهم مستمدة من سباتنا .

وببدأت المعجزة تشق طريقها بقوة وعزم ، إلى أن جاءت سنة ١٩٣٦ ، فإذا بها تضل طريقها ، حتى تغلقت عليها السبل . ثم اختارت طريقاً ظنت أنه موصلاً إلى هدفها المنشود ، ولم تدر أنها تتجه إلى الجهة التي انطلقت منها .

وهكذا عادت أدراجها ، ميممة وجهها شطر السراب السياسي ، حيث تتوارى من ورائها بوارق النهضة والتقدم .

لقد أصبحنا لا تتكلمن إلا عن حقوقنا المهمومة ، ونسينا الواجبات ، ونسينا أن مشكلتنا ليست فيما نستحق من رغائب ، بل فيما يسودنا من عادات . وما يراودنا من أفكار . وفي تصوراتنا الاجتماعية ، بما فيها من قيم الجمال والأخلاق . وما فيها أيضاً من نقائص تعترى كل شعب نائم .

وبدلاً من أن تكون البلاد ورشة للعمل المثير والقيام بالواجبات الباعثة إلى الحياة . فإنها أصبحت منذ سنة ١٩٣٦ سوقاً للانتخابات . وصارت كل منضدة في المقاهي ، منبراً تلقى منه الخطب الانتخابية . فلكم شربنا في تلك الأيام

الشاي ، وكم سمعنا من الاسطوانات ، وكم ردتنا عبارة (إنتا نطالب بحقوقنا ) ، تلك الحقوق الخلابة المغربية ، التي يستسللها الناس ، فلا يعمدون الى الطريق الأصعب : طريق الواجبات .

وهكذا تحول الشعب إلى جماعة من المستمعين ، يصفقون لكل خطيب ، أو قطيع انتخابي ، يقاد إلى صناديق الاقتراع ، أو قافلة عمياء زاغت عن الطريق ، فذهبت حيث قادتها الصدف في تيار المرشحين .

وفي هذا اختلاس أي اختلاس للعقول التي أشرفت على قطف ثمار نهضتها ، فإن هذه العقول قد عادت إليها الوثنية ، تلك الوثنية التي تلد الاصنام المتعاقبة المتطورة . كما تتطور الدودة الصغيرة إلى فراشة طائرة ، إذا ما صادفت جوًّا ملائسًا . وهذا يعني أن البلاد لم تتحقق فيها النهضة المنشودة ، وكل الذي كان هو أن أحدهاً صدمتها صدمة عنيفة أيقظتها من نومها ، ثم لم تلبث بعد أن زال أثر هذه الصدمة أن غالباً الناس ، فعادت إلى النوم ، وأمكنها في نومتها هذه أن تعود إلى أحلامها ، غير أنها أحلام ذات موضوع آخر ، إنها أحلام الانتخابات ، قامت على أطلال الزوايا المهدمة التي دمرها معلم الاصلاح الأول .

وهو يعني من ناحية أخرى أن أرواحنا لا تزال مكدة في محيط الطلاسم والخيال ، ذلك المحيط الذي لا يزال يحتفظ بها منذ أن سقطت الحضارة الإسلامية . وهكذا وجدنا أنفسنا بين أحضان الوثنية مرة أخرى ، كأن الاصلاح قد حطم الزوايا والقباب من دون الوثن ، فقد توارت الفكرة عن العقول وحلت محلها الوثنية التي تتكلم اليوم وحدها ، إذ نصب لها في كل سوق منبر<sup>(١)</sup> ، كي يستمع الناس إليها ، تسليمة لهم ، وإغفالاً لواجباتهم ، وإبعاداً لهم عن طريق التاريخ . لقد ورث المكروب السياسي ميكروب الدروشة ، فأصبح يفعل بالشعب ما كان سلفه يفعل ، وبعد أن كان الشعب يقتني بالشمن الغالي البركات والحروز ، أصبح يقتني الأصوات والمقاعد الانتخابية ، ويسعى إليها في تعصب لا يفترق عن

(١) علينا أن نقول إن الاستعمار يتبع هذه الأطوار بكل اهتمام وبكل ما لديه من الوسائل ، لكنه يعيي الشعب المستعمر إلى عهد الوثنية ، فهو كلما تظهر فكرة في الأفق ينصب اصناماً ويشيد في البلاد منابر عليها يظهرون ، كما بينا ذلك في كتاب «صراع الفكر في البلاد المستعمرة» .

تصبّه الأول ، دون أي ذوق ناقد ، ودون أي جهد لتفكير نفسه أو مجتمعه وبعد أن آمن الشعب لأحد رجاله وزعمائه السياسيين بمعجزة ( الطيارة الخضراء ) (١) أصبح يؤمن بالعصا السحرية التي تحوله بضربة واحدة إلى شعب رشيد ، مع ما به من جهل ، وما تنتابه من أمراض اجتماعية !! وإننا لننتذكـر – بكل أسف – مأدبة أقامها طلبة الجامعة في الأشهر الماضية ، وتكلـم فيها أحد الطلاب فقال :

— «إنا فريد حقوقنا ولو مع جهلنا وعرينا ووسخنا» !!

ولقد كانت هذه الكلمة موضع استحسان من جميع الحاضرين !

ألا قاتل الله الجهل ، الجهل الذي يلبسه أصحابه ثوب العلم ، فإن هذا النوع أخطر على المجتمع من جهل العوام لأن جهل العوام بيّن ظاهر يسهل علاجه ، أما الأول فهو متخفٍ في غرور المتعلمين ٠

ولقد بدأنا بالفعل في التقمق والعودة إلى الظلام؛ وبعثرة الجهد ، وتحطيم المساعي ، والإسراف في إمكانياتنا القليلة التي تتطلب منا صرفها فيما يفيد تقدمنا . وختاماً فإن (الزردة) التي أقامتها (النخبة) من رجال السياسة يوم (سيطيف) كانت لصالح الاستعمار . الذي تمكّن على إثر تقهقرنا من قتل (المؤتمر) ، وتشتيت العلماء<sup>(٢)</sup> .

وأصبحت الحركة الجزائرية منذ ذلك الحين لا ترأسها فكرة بل تقودها أوثان ، وليس يهمنا هنا الشكل ، بل الموضوع . فليس الخطر من الإنقياد إلى نوع من الدروشة ، ولكن الخطر من الانقياد الأعمى إلى الدروشة ذاتها وليس الخطر أيضاً من اسم الصنم ، ولكن من سيطرة الوثنية .

إن جوهر المسألة هو مشكلتنا العقلية ، ونحن لا زلنا نسير ورؤوسنا في الأرض، وأرجلنا في الهواء ، وهذا القلب للأوضاع هو المظهر الجديد لمشكلة هضتنا .

(١) هذا يشبه ما يطلقه بعض العوام في مصر عن الاولياء من انهم من اهل الخطاوة . أما في الجزائر فهذا الزعيم معروف ، وبعض تلامذته هم الذين يقومون اليوم بدور التوجيه .

(٢) ولقد يبدو من الملاحظات الأخيرة ، بأن يتبع تطور هذه الحالة ، أن الاستعمار لا زال يستطيع

قتل أي جهد يبرز من الشعب ، لأن النخبة في البلاد لا زالت بعيدة عن ميدان الواجب .

الْبَابُ الْثَّانِي

لِتَصْبِلُ  
أَسْفَلَ



## أَنْشُودَةَ رَمْزِيَّة

- ★ فلما عصى آدم رباه وغوى ۰۰۰ أَنْزَلَهُ اللَّهُ إِلَى الْأَرْضِ مُنْبُدِذًا ۰ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ مَا يَسْتَرُ بِهِ جَسْدُهُ إِلَّا بَعْضُ أُوراقِهِ مِنَ الشَّجَرِ ، وَلَمْ يَكُنْ لَهُ مِنْ زَادٍ إِلَّا النَّدَامَةُ الَّتِي كَانَتْ تَعْتَصِرُ قَلْبَهُ ، وَتَنْتَهِي ضَمِيرَهُ ۰
- ★ وَلَا وَطَثَتْ قَدَمَاهُ الْأَرْضَ سُخْرَتِ الْوَحْشُونَ مِنْ ضَعْفِهِ ، وَهَزَّتِ الْقُوَى الطَّبِيعِيَّةُ مِنْ عَرْيَهُ وَفَقَرَهُ ، فَأَحْسَنَ آدَمَ بِالْجُوعِ وَالْبَرْدِ وَالْخُوفِ ، فَنَرَ هَارِبًا وَأَوَى إِلَى غَارِ مَظْلَمٍ ۰
- ★ لَقَدْ بَدَا هَنَاكَ يَفْكُرُ فِي فَقْرِهِ وَوَحْدَتِهِ ، فِي بَيْثَةٍ كُلِّ مَا فِيهَا يَعْدِيهِ ، وَهُوَ لَا يَعْرِفُ مِنْ أَسْرَارِهَا شَيْئًا ۰
- ★ نَظَرَ إِلَى السَّمَاءِ فَرَأَى الطَّيْرَ يَكْتَسِحُهَا ، وَنَظَرَ إِلَى الْبَحْرِ فَرَأَى السَّمْكَ يَرْتَعُ فِيهِ وَيَلْعَبُ ، وَتَطَلَّعَ إِلَى الْأَرْضِ فَإِذَا بِالْوَحْشِ تَصُولُ فِي الْفَابِ وَتَجُولُ ۰
- ★ فَغَبَطَ آدَمُ هَذِهِ الْحَيَوانَاتِ كُلُّهَا ، لَا أُوتِيتَ مِنْ مَآكِلَ وَمَأْوَى ، وَلَا أَمْتَنَتْ مِنْ خَوْفٍ ، وَازْدَادَ فِي قَلْبِهِ النَّدَمُ ۰ حَتَّى مَلَكَ عَلَيْهِ نَفْسَهُ ۰
- ★ هَنَالِكَ رَفَعَ يَدِيهِ إِلَى السَّمَاءِ يَتَضَرَّعُ ، فَاسْتَجَابَتْ لَهُ السَّمَاءُ قَائِلَةً : اذْهَبْ أَيْهَا الرَّجُلُ ، فَإِنِّي أَعْطَيْتُكَ عَقْلًا وَيَدَيْا ، وَأَعْطَيْتُكَ تَرَابًا وَزَمَانًا ۰
- ★ اذْهَبْ فَإِنَّكَ فِي الْحَيَاةِ أَنْ تَفْعَلْ مَا يَفْعَلُ الطَّيْرُ ، فَتَحْلُقُ فِي الْفَضَاءِ ، وَأَنْ تَغْوصَ فِي الْيَمِّ مُثْلِ الْحَوْتِ فَتَعْبُرُ الْمَسَافَاتِ الطَّوِيلَةَ فِي الْبَحَارِ ۰
- ★ حِينَئِذٍ ارْتَدَتِ الْأَرْضُ نَفْسَهُ ، وَتَفَتَّحَتِ مَعَالِيقُ الْحَيَاةِ أَمَامَ عَيْنِيهِ ۰ وَإِذَا بَشَّمْسَهَا تَسْطُعُ عَلَى غَارِهِ الْمَظْلَمِ ، وَتَضْيِئُ لَهُ السَّبِيلَ إِلَى مَسْتَقْبَلِهِ السَّاطِعِ الْخَلَابِ ۰

## مِنَ الْكِدِيسِ إِلَى الْبَنَاءِ

لقد ظل العالم الإسلامي خارج التاريخ دهراً طويلاً كأن لم يكن له هدف ، استسلم المريض للمرض ، وفقد شعوره بالألم حتى كأنه يؤلف جزءاً من كيانه . وقبيل ميلاد هذا القرن سمع من يذكره بمرضه ، ومن يحدثه عن العناية الإلهية التي استقرت على وسادته ، فلم يلبث أن خرج من سباته العميق ولديه الشعور بالألم . وبهذه الصحوة الخافتة تبدأ بالنسبة للعالم الإسلامي حقبة تاريخية جديدة يطلق عليها : النهضة . ولكن ما مدلول هذه الصحوة ؟ إن من الواجب أن نضع نصب أعيننا « المرض » بالمفهوم الطبي لكي تكون لدينا عنه فكرة سليمة : فإن الحديث عن المرض أو الشعور به لا يعني بداهة « الدواء » .

ونقطة الانطلاق هي أن الخمسين عاماً الماضية تفسر لنا الحالة الراهنة التي يوجد فيها العالم الإسلامي اليوم ، والتي يمكن أن تفسر بطريقتين متعارضتين : فهي من ناحية : النتيجة الموفقة للجهود المبذولة طوال نصف قرن من الزمان من أجل النهضة .

وهي من ناحية أخرى : النتيجة الخائبة لتطور استمر خلال هذه الحقبة ، دون أن تشتراك الآراء في تحديد أهدافه أو اتجاهاته .

ومن الممكن أن نفحص الآن سجلات هذه الحقبة ، ففيها كثير من الوثائق والدراسات ، ومقالات الصحف ، والمؤشرات التي تتصل بموضوع النهضة . هذه الدراسات تعالج الاستعمار والجهل هنا ، والفقر والبؤس هناك ، وانعدام التنظيم ، واحتلال الاقتصاد أو السياسة في مناسبة أخرى ولكن ليس فيها تحليل منهجي للمرض ، أعني دراسة مرضية للمجتمع الإسلامي ، بحيث لا تدع مجالاً للظن حول المرض الذي يتآلم منه منذ قرون .

ففي الوثائق نجد أن كل مصلح قد وصف الوضع الراهن تبعاً لرأيه أو مزاجه أو مهنته . فرأى رجل سياسي كجمال الدين الأفغاني : أن المشكلة سياسية تحل بوسائل سياسية ، بينما قد رأى رجل دين كالشيخ محمد عبده أن المشكلة لا تحل إلا بإصلاح العقيدة والوعظ . على حين أن كل هذا التشخيص لا يتناول في الحقيقة المرض ، بل يتحدث عن أعراضه .

وقد تتج عن هذا أنهم منذ خمسين عاماً لا يعالجون المرض ، وإنما يعالجون الأعراض ، وقد كانت النتيجة قريبة من تلك التي يحصل عليها طبيب يواجه حالة مريض بالسل الجرثومي ، فلا يتم بمكافحة الجراثيم ، وإنما يتم بهيجان الحمى عند المريض . والمريض نفسه يريد منذ خمسين عاماً أن ييرأ من آلام كثيرة : من الاستعمار ، من الأمية ، من الكساح العقلي ، من . . .

وهو لا يعرفحقيقة مرضه ، ولم يحاول أن يعرفه ، بل كل ما في الأمر أنه شعر بألم ، فاشتد في الجري نحو الصيدلي ، أي صيدلي ، يأخذ من آلاف الزجاجات ، ليواجهآلاف الآلام .

وليس هناك في الواقع سوى طريقتين لوضع نهاية لهذه الحالة المرضية فاما القضاء على المرض ، وإما إعدام المريض .

ولنا أن تسأله حينئذ إذا ما كان المريض الذي دخل الصيدلية دون أن يدرك مرضه على وجه التحديد ، سيدهب بمحض الصدفة لكي يقضي على المرض ، أو يقضي على نفسه ؟

هذا شأن العالم الإسلامي : إنه دخل إلى صيدلية الحضارة الغربية طالبا الشفاء ، ولكن من أي مرض ؟ وبأي دواء ؟ وبدهي أننا لا نعرف شيئاً عن مدة علاج لهذا ، ولكن الحالة التي تطرد هكذا تحت أنظارنا منذ نصف قرن ، لها دلالة اجتماعية يجب أن تكون موضع تأمل وتحليل . وفي الوقت الذي تقوم فيه بهذا التحليل يمكننا أن نفهم المعنى الواقعي لتلك الحقبة التاريخية التي نحياها ، ويمكننا أيضاً أن نفهم التعديل الذي ينبغي أن يضاف إليها .

فيجوز لنا أن نطلق على هذه الحقبة أنها (بادرة حضارة) ، أو بلغة علم الإلهيات (مرحلة إرهاص) وجه فيها العالم الإسلامي جهوده الاجتماعية هادفة إلى تحصيل حضارة .

فقد قرر على هذا ضمناً أن اتجاهه هذا يمثل بالتحديد علاج مرضه ، ونحن لا يسعنا إلا أن نوافقه على هذا دون أن نفعل سوى تقرير الواقع<sup>(١)</sup> ، بيد أننا نزيد هكذا أيضاً أن نحدد المرض ضمناً ، ثم ندع للصدفة المجال اللازم لها في حالة ما إذا المريض الذي لجا إلى الصيدلية ، لكي ييراً – كما قلنا – من مرض لا يعرف عنه شيئاً محدداً ، سيراً مصادفة بدواء يتعاطاه من القنائن .

فالعالم الإسلامي يتعاطى هنا (حبة) ضد الجهل ، ويأخذ هناك (قرصاً) ضد الاستعمار ، وفي مكان قصي يتناول (عقاراً) كي يشفى من الفقر ، فهو يبني هنا مدرسة ، ويطلب هناك باستقلاله ، وينشيء في بقعة قاصية مصنعاً . ولكننا حين نبحث حالته عن كثب لن نلمح شبح البرء ، أي أننا لن نجد حضارة . ومع ذلك فهناك جهود محمودة يمكن أن نلاحظ من خلالها السلبية النسبية لجهود العالم الإسلامي ، حين تقارنها بجهود اليابان مثلاً ، منذ خمسين عاماً ، أو جهود الصين منذ عشر سنوات ، فهناك شيء من الغرابة في الحالة التي تفحصها مما يدفعنا إلى تفهم كيفية سيرها (وآليتها) ومن أجل هذا يجب أن نعرف المقياس العام لعملية الحضارة ، ليلقى لنا ضوءاً كافياً على (السلبية النسبية) وانعدام الفاعلية في جهود المجتمع الإسلامي . إن المقياس العام في عملية الحضارة هو أن : «الحضارة هي التي تلد منتجاتها» وسيكون من السخف والسخرية تماماً أن نعكس هذه القاعدة ، حين نزيد أن نصنع حضارة من منتجاتها .

يضاف إلى هذا أن القاعدة في علم الاجتماع ليست كنظيرتها في علم الرياضة ، حداً صارماً بين الحق والباطل ، والخطأ والصواب ، ولكنها مجرد توجيه

---

(١) يمكن معرفة نظرية المؤلف مفصلة عن الموضوع في كتابه «الأفرقة الآسيوية» ، الجزء الأول – الفصل الثالث حيث أن مشكلة الإنسان هي مشكلة المضمار فقط .

عام يمكن به تجنب الأغلال الفاحشة ، إذ لا يمكن أن يوجد حد دقيق بين حضارة تكون ، وبين حضارة تكونت فعلاً . ونحن في القرن العشرين نعيش في عالم يبدو فيه امتداد الحضارة الغربية قانوناً تاريخياً لعصرنا . وفي الحجرة التي أكتب فيها الآن كل شيء غربي . فيما عدا ( القلة ) التي أراها أمامي . فمن العبث إذن أن نضع ستاراً حديدياً بين الحضارة التي يريد تحقيقها العالم الإسلامي ، والحسارة الحديثة .

ولكن هذا يجسم المشكلة بأكملها ، فليس من الواجب لكي ننشئ حضارة أن نشتري كل منتجات الأخرى . فإن هذا يعكس القضية التي سبق أن قررناها ، وهو يقود في النهاية إلى عملية محاالة كمّاً وكيفاً :

فمن ناحية الكيف : تنتج الاحالة من أن أي حضارة لا يمكن أن تبيع جملة واحدة الأشياء التي تنتجها ، ومشتملات هذه الأشياء . أي أنها لا يمكن أن تبيعنا روحها وأفكارها وثرواتها الذاتية ، وأدواتها ، هذا العشد من الأفكار والمعاني التي لا تلمسها الأنامل . والتي توجد في الكتب أو في المؤسسات ، ولكن بدونها تصبح كل الأشياء التي تباعنا إياها فارغة ، دون روح ؛ وبغير هدف .

وهي بوجه خاص تمنحنا ذلك العديد الهائل من العلاقات التي لا توصف ، والتي تبعثها أي حضارة داخل أشيائتها وأفكارها من جانب ، وبين هاتين المجموعتين والانسان من جانب آخر .

وفي استخدامنا للمصطلحات البيولوجية نجد أن الحضارة مجموعة من العلاقة بين المجال الحيوي ( البيولوجي ) حيث ينشأ ويتقوى هيكلها ، وبين المجال الفكري حيث تولد وتنمو روحها ؛ فعندما نشتري منتجاتها فإنها تمنحنا هيكلها وجسدها لا روحها .

ومن ناحية الكم : لن تكون الإحالات أقل ، فليس من الممكن أن تخيل العديد الهائل من الأشياء التي نشتريها ، ولا أن نجد رأس المال الذي ندفعه فيها . ولئن سلمنا بإمكان هذا فإنه سيؤدي قطعاً إلى الاحالة المزدوجة ، فينتهي بنا الأمر

إلى ما أسميه (الحضارة الشيئية) إلى جانب أنه يؤدي إلى «تكديس» هذه الأشياء الحضارية . ومن بين أن العالم الإسلامي يعمل منذ نصف قرن على جمع أكواخ من متطلبات الحضارة ، أكثر من أن يهدف إلى بناء حضارة . وقد تنتهي هذه العملية ضمناً إلى أن تحصل على نتيجة ما ، بمقتضى ما يسمى بقانون الأعداد الكبيرة ، يعني قانون الصدفة ، فكم من ضخم من المتطلبات المتزايدة دائماً ، يمكن أن يتحقق على طول الزمن ، وبدون قصد (حالة حضارة) ، ولكننا نرى فرقاً شاسعاً بين هذه الحالة الحضارية ، وبين تجربة مخططة كتلك التي ارتسمتها روسيا منذ أربعين عاماً ، والصين منذ عشر سنوات ، هذه التجربة تبرهن على أن الواقع الاجتماعي خاضع لنهاية فني معين ، تطبق عليه فيه قوانين (الكيمياء الحيوية) و (الديناميكية الخاصة) سواء في تكونه أم في تطوره .

ومن المعلوم أن عملية التحلل الطبيعي (للأورانيوم) لا تدخل في نطاق القياس الزمني للإنسان ، إذ أن كمية معينة من هذه المادة ، ولتكن جراماً ، يتحلل نصفها طبيعياً خلال أربعة مليارات وأربعين مليوناً من السنين . ولكن العمل الكيميائي قد توصل إلى أن تتم العملية الفنية للتحلل في بضع ثوان . وبالمثل نجد أن عوامل التعجيل بالحركة الطبيعية بدأت تلعب دورها الكامل في دراسات الاجتماع ، كما هو مشاهد في التجربة الخالدة لليابان ، فمن عام ١٨٦٨ إلى ١٩٠٥ انتقلت من مرحلة العصور الوسطى . أو ما سبق أن أطلقت عليه (بادرة الحضارة) إلى الحضارة الحديثة . فالعالم الإسلامي يريد أن يختار نفس المرحلة بمعنى أنه يريد انجاز مهمة (تركيب) الحضارة في زمن معين ، ولذا يجب عليه أن يقتبس من الكيمياوي طريقته ، فهو يحلل أولاً المتطلبات التي يريد أن يجري عليها بعد ذلك عملية التركيب . فإذا سلكنا هنا هذا المسلك قررنا أن كل ناتج حضاري تتطبق عليه الصيغة التحليلية الآتية :

$$\text{ناتج حضاري} = \text{إنسان} + \text{تراب}^{(1)} + \text{وقت} .$$

---

(١) تجنينا قصداً أن نستخدم في هذه المادلة مصطلح (مادة) وفضلنا عليه مصطلح (تراب) =

ففي المصاح مثلاً يوجد الإنسان خلف العملية العلمية والصناعية ، التي يعتبر المصاح ثرتها ، والتراب في عناصره من موصل وعازل ، وهو يتدخل عنصره الأول في نشأة الإنسان العضوية ، والوقت ( مناط ) يبرز في جميع العمليات البيولوجية والتكنولوجية ، وهو يتبع المصاح بمساعدة العنصرين الأولين : الإنسان والتراب .

فالصيغة صادقة بالنسبة لأي ناتج حضاري ، وإذا مادرستنا هذه المتوجات حسب طريقة الجمع المستخدمة في الحساب ، فستنتهي حتى إلى ثلاثة أعمدة ذات علاقة وظيفية :

$$\text{حضارة} = \text{إنسان} + \text{تراب} + \text{وقت} .$$

وتحت هذا الشكل تشير الصيغة إلى أن مشكلة الحضارة تنحدر إلى ثلاثة مشكلات أولية : مشكلة الإنسان ، مشكلة التراب ، مشكلة الوقت . فلكي تقوم بناء حضارة لا يكون ذلك بأن تكددس المتوجات ، وإنما بأن نحل هذه المشكلات الثلاثة من أساسها . ومع ذلك فإن هذه الصيغة تثير عند التطبيق اعتراضاً هاماً هو : إذا كانت الحضارة في مجموعها ناتجاً للإنسان والتراب والوقت ، فلم لا يوجد هذا الناتج تلقائياً حينما توفرت هذه العناصر الثلاثة؟ وإنما لعجب يزيله اقتباسنا للتعليق الكيماوي :

فالماء في الحقيقة نتاج للأدروجين والأكسجين ، وبرغم هذا فهما لا يكونانه تلقائياً ، فقد قالوا إن تركيب الماء يخضع لقانون معين يقتضي تدخل ( مركب ) ما ، بدونه لا تتم عملية تكون الماء . وبالمثل لنا الحق في أن نقول : إن هناك ما يطلق

---

والفرض من هذا الاختيار هو تحاشي اللبس في كلمة ( مادة ) : حيث أنها تعني في باب الأخلاق مفهوماً مماثلاً لكلمة ( روح ) . وتعني في باب العلوم مفهوماً ضد مفهوم كلمة « طاقة » . وفي الفلسفة نجدما تعطى تكررة هي تقىض ما يطلق عليه اسم « المثالية » .

وعلى المكس من ذلك ، لم يتتطور مفهوم لفظ « تراب » إلا قليلاً ، واحتفظ من حيث معنى الفردية ببساطة جعلته صالحًا لأن يدل بصورة أكثر تحديداً على هذا الموضوع الاجتماعي . على أن هذا المصطلح قد ضم هنا بهذه البساطة مظهرًا قانونياً يخص تشريع الأرض في أي بلد ، ومظهرًا فنياً يخص طرق استعماله . وهذا المظهران يختلفان مشكلة التراب .

عليه ( مركب الحضارة ) أي العامل الذي يؤثر في مزج الناصر الثلاثة ببعضها البعض ، فكما يدل عليه التحليل التاريخي الآتي مفصلا ، نجد أن هذا ( المركب ) موجود فعلا ، هو الفكرة الدينية التي رافقت دائما تركيب الحضارة خلال التاريخ ، فإذا اتضح صدق هذه الاعتبارات عن التفاعل الكيميائي الحيوي وعن ديناميكية الواقع الاجتماعي كان لنا أن نخطط بطريقة ما ، مجال تطوره كاطرداد مادي نعرف قانونه . وفي الوقت نفسه يسمح لنا ذلك بالقضاء على بعض الأخطاء التي يشتملها ما يطلق عليه ( أدب الكفاح ) في العالم الإسلامي ، حيث يزكي ضمنا الاتجاه نحو التكديس .

من هذا الأدب الذي ييدي أحياناً الإيمان المضطرب ، والأصالة الصادقة ، يتتحول ( التكديس ) من نطاق الأحداث البسيطة الناتجة عن الصدفة ، إلى نطاق الفكرة الموجهة ، لقد هضمناه جملة ، وتمثلناه في سلوكنا . ولنقرأ مثلاً العبارة التالية<sup>(١)</sup> : « لقد سار العالم العربي في طريق هذه الحضارة ، التي يسميها الناس « الحضارة الغربية » وما هي إلا حضارة إنسانية استمدت أساسها من حضارات إنسانية عديدة ، ومنها الحضارة العربية الإسلامية ، وساهم ويساهم في إغنائها شرقيون وغربيون ، ملحدة ومؤمنون ، ولا رجوع للعالم العربي عن هذا الطريق ولا نكسة » .

لا شك أننا تتذوق الجمال الأدبي ، والتوقع الموسيقي في هذه العبارة ، ولكن أخشى ما تخشاه أنها تترجم عن تفاؤلية صالحة لأن تقلل في أذهاننا من خطورة المشكلة .

أخشى ما تخشاه أن تنسينا أن كل ما ساهمنا ونساهم به في الإطار الغربي الذي نعيش فيه اليوم هو ( القلة ) ، والقلة فقط .

وأخشى ما تخشاه أخيراً من تفاؤلية كهذه تشيعها وتكتيرها للاتجاهات المؤسفة نحو « التكديس » في العالم الإسلامي .

(١) من كتاب : « هذا العالم العربي » ، من ٢١٤ تاليف الاستاذين نبيه فارس وتوفيق حسين .

# الدَّوْرَةُ الْخَالِدَةُ

« إنه من السنن الازلية أن يعيد التاريخ  
نفسه ، كما تعيد الشمس حركتها من نقطتها  
الانقلاب » .  
ـ نيتشه ـ

من الملاحظات الاجتماعية أن للتاريخ دورة وتسلسلاً ، فهو تارة يسجل  
للأمة مآثر عظيمة ومفاهير كريمة ، وهو تارة أخرى يلقى عليها دثارها ، ليسلمها  
إلى نومها العميق . فإذا ما أخذنا هذه الملاحظة بعين الاعتبار ، تhtm علينا في حل  
مشكلاتنا الاجتماعية أن ننظر مكاننا من دورة التاريخ ، وأن ندرك أوضاعنا ،  
وما يعترضنا من عوامل الانحطاط وما تنطوي عليه من أسباب التقدم . فإذا  
ما حددنا مكاننا من دورة التاريخ ، سهل علينا أن نعرف عوامل النهضة أو السقوط  
في حياتنا .

ولعل أعظم زيفنا وتنكينا عن طريق التاريخ أننا نحمل النقطة التي منها بدأ  
تارينا ، ولعل أكبر أخطاء القادة أنهم يسقطون من حسابهم هذه الملاحظة  
الاجتماعية . ومن هنا تبدأ الكارثة ، ويخرج قطارنا عن طريقه حيث يسير خط  
عشواء .

ولا عجب ، فإن كوارث التاريخ التي تحيد بالشعب عن طريقه ليست بشاذة .  
ونحن نجد مثلها في الكارثة التي أصابت العالم الإسلامي في واقعة صفين  
فأخرجته من جو المدينة الذي كان مشحوناً بهدى الروح ، وبواطن التقدم ، إلى  
جو دمشق حيث تجمعت مظاهر الترف ، وفتور الإيمان .

وعليه فإنه لا يجوز لأحد أن يضم الحلول والمناهج ، مغفلًا مكان أمته  
ومرتكزها ، بل يجب عليه أن تنسجم أفكاره ، وعواطفه ، وأقواله ، وخطواته مع

ما تقتضيه المرحلة التي فيها أمتة ، أما أن يستورد حلولاً من الشرق أو الغرب ، فإن في ذلك تضييعاً للجهد ، ومضاعفة للداء . إذ كل تقليد في هذا الميدان جهل واتحرار .

وعلاج أي مشكلة يرتبط بعوامل زمنية نفسية ، ناتجة عن فكرة معينة ، تورخ من ميلادها عمليات التطور الاجتماعي ، في حدود الدورة التي ندرسها . فالفرق شاسع بين مشاكل ندرسها في إطار الدورة الزمنية الغربية ، ومشاكل أخرى توألد في نطاق الدورة الإسلامية .

فالمشكلة التي أحياول درسها في هذا المؤلف ليست من المشاكل التي تخص عالم ١٩٤٨ . بل هي من المشاكل التي تخص عالم ١٣٦٧ ، وإنني لأخشى أن لا يعجب قولنا هذا بعض من تعودوا النشوة بالكلمات العذبة ، أو ألفوا الاقتناع بالحلول المجربة في أمم من الأمم . غير أنني أحب أن أجعل إلى الموضوع فلا أضيف الوقت في سرد الاسباب والمبررات ، التي يستند إليها أولئك المشعوذون .

إن كل شعب مسلم يعيش في عام ١٣٦٧ ؛ أي في نقطة من دورته تنطلق منها الأحداث التي لا تزال في ضمير الغيب ، وهي نفسها مادة مستقبلة ، فإذا ما تطلعنا إلى الشعب الجزائري في هذه النقطة من التاريخ فإننا نجده والشعوب الإسلامية في مستوى واحد ، وفي مشكلات متقاربة ، إن لم نقل متاحة ؛ وبذلك فإننا تكون قد وضعنا المشكلة في مكانها من التاريخ ، ونكون أيضاً قد جعلنا مشكلتنا في وضعها المناسب ، وفي الطور الذي تستطيع منه أن تبدأ الحضارة دورها .

وعند هذه النقطة من تاريخنا يجدر بنا التساؤل : ها نحن أولاء على أبهة سفر ، وإن قافتنا لتشد رحالها ، ولكن إلى أين تسير ؟ وبأي زاد سوف تقطع الطريق ؟ وإن هذا التساؤل لتحتمه علينا الظروف ، فإنه في كل سفر يجب أن نعلم أية جهة تقصد ؟ وبأي زاد تزود ؟ !

وانه لسؤال جدير بالاهتمام ، ولا يكفي فيه أن نجيب اجابات ارجحالية مقتضبة مثل « لا » أو « نعم » بل يجب التأمل في سنن التاريخ التي لا تغير لها ،

كما أشار إليها القرآن الكريم ( سنة الله التي قد خلت من قبل ، ولن تجده سنة الله تبديلاً ) ، وكما وضحها ذلك البقرى ؛ عمدة المؤرخين ( ابن خلدون ) .

وأول ما يجب أن نعرفه عن شعب حديث اليقظة ، لا تزال آثار النوم الطويل بادية عليه هو : هل بيده أسباب تقدمه ؟

إننا نجد في القرآن الكريم النص المبدئي للتاريخ التكيني ( Bio-histoire ) ( إن الله لا يغير ما بقوم حتى يغروا ما بأنفسهم ) وينبغي أن لا نقرر هذا المبدأ حسب إيماننا به فقط ، بل يجب أن يكون تقريره في ضوء التاريخ .

و « نعم » لا تجدي كجواب عن السؤال المطروح أمامنا ، إلا إذا تأكدنا من شرطين :

أولهما : هل المبدأ القرآني سليم في تأثيره التاريخي ؟

ثانيهما : هل يمكن للشعوب الإسلامية تطبيق هذا المبدأ في حالتها الراهنة ؟  
الشرط الأول :

مطابقة التاريخ للمبدأ القرآني .

إذا نظرنا إلى الأشياء من الوجهة الكونية ، فإننا نرى الحضارة تسير كما تسير الشمس ، فكأنها تدور حول الأرض مشرقة في أفق هذا الشعب ، ثم متحولة إلى أفق شعب آخر .

وإنه لمزيد للقادرة أن ينظروا هذه النظرة الفاحصة ، فيدركوا طبائع الأشياء ، ولكن الكثير منهم تأخذه العزة بالإثم ، فيزعم أن إرادته فوق إرادة القدر ، حتى ليكاد يقول : « يا شمس قفي » وهيمات أن تقف الشمس ، أو يسمع لمرأته مستمع ، فإن الأقدار ، لا تثبت أن تقود الحضارة إلى حيث قدر الله لها السير ، من دور إلى دور ، ومن فجر إلى فجر ، غير عابثة بما يحاوله الباطل من إطفاء النور ، أو تغيير الحقائق ، ولا متلفتة إلى ما تبثه الزوابيا من وهم ، أو إلى ما يتخرص به الاستعمار .

ومن المعلوم أنه حينما يبتدىء السير إلى الحضارة ، لا يكون الزاد بطبيعة الحال من العلماء والعلوم ، ولا من الاتاج الصناعي أو الفنون ، تلك الأمارات التي تشير إلى درجة ما من الرقي ، بل ان الزاد هو «المبدأ» الذي يكون أساساً لهذه المنتجات جميماً .

ففي نقطة انطلاق الحضارة ليس أمامنا سوى العوامل المادية الثلاثة التي المحسنا إليها فيما سبق من الكلام : الإنسان • التراب • الوقت . وفي هذه العوامل ينحصر رأس مال الأمة الاجتماعي الذي يمدها في خطواتها الأولى في التاريخ . ولقد سبق أن أشرنا من الوجهة النظرية إلى العامل الذي يمزج هذه العناصر الثلاثة ، فيكون منها حضارة .

و سنشرع الآن في تحليل دور كامل من أدوار الحضارة ، بل دورتين ، من الوجهة لتاريخية ، حتى نستخرج منه السر الكوني الذي يركب هذه العناصر الثلاثة : الإنسان ، والتراب ، والوقت ، ليبعثها قوة فعالة في التاريخ .

وحسينا ان ندرس مثلاً الحضارتين الإسلامية والمسيحية في المرحلة الأولى من نشوئهما .

وكما يتضح من الشكل الذي رسمناه في فصل «أثر الدين في دورة الحضارة» لا يختلف تطور الحضارة المسيحية عن تطور الحضارة الإسلامية إذ هما ينطلقان من الفكرة الدينية التي تطبع الفرد بطبعها الخاص ، وتوجهه نحو غایات سامية .

فالحضارة لا تنبت - كما هو ملاحظ - إلا بالعقيدة الدينية<sup>(١)</sup> ، وينبغي أن نبحث في حضارة من الحضارات عن أصلها الديني الذي بعثها ، ولعله ليس من الغلو في شيء أن يجد التاريخ في البوذية بذور الحضارة البوذية ، وفي البرهمية نواة الحضارة البرهمية .

---

(١) إننا نأخذ هنا هذه العبارة بمعناها العام ، كما يعبر عنها أيضاً فالترشوبرت (Walter - Schubart) في كتابه «أوروبا وروح الشرق» .

فالحضارة لا تظهر في أمة من الأمم إلا في صورة وحي يهبط من السماء ، يكون للناس شرعة ومنهاجا ، أو هي – على الأقل – تقوم أساسها في توجيه الناس نحو معبود غيبي<sup>(١)</sup> بالمعنى العام ، فكأنما قدر للإنسان ألا تشرق عليه شمس الحضارة إلا حيث يمتد نظره إلى ما وراء حياته الأرضية ، أو بعيداً عن حقبته اذ حينما يكتشف حقيقة حياته الكاملة ، يكتشف معها أسمى معاني الأشياء التي تهيمن عليها عبقريته ، وتفاعل معها .

ومن هنا يستطيع المؤمن ادراك الحقيقة الساطعة التي يفسرها التاريخ ، في الفقرة التي وردت في أحد الكتب المنزلة القديمة : « في البدء كانت الروح » .

ومن المعلوم أن جزيرة العرب مثلا لم يكن بها قبل نزول القرآن إلا شعب بدوي يعيش في صحراء مجدهبة ، يذهب وقته هباء لا ينتفع به لذلك فقد كانت العوامل الثلاثة : الإنسان والتراب والوقت راكدة خامدة ، وبعبارة أصح ، مكبدة لا تؤدي دوراً ما في التاريخ ، حتى اذا ما تجلت الروح بغاز حراء – كما تجلت من قبل بالوادي المقدس ، أو بيماء الأردن – نشأت من بين هذه العناصر الثلاثة المكبدة حضارة جديدة ، فكأنما ولدتها كلمة ( اقرأ ) التي أدهشت النبي الأمي وأثارت معه وعليه العالم . فلن تلك اللحظة وثبت القبائل العربية على مسرح التاريخ حيث ظلت قروناً طوالاً تحمل للعالم حضارة جديدة ، وتقوده إلى التمدن والرقي .

ومما هو جدير بالاعتبار أن هذه الوثبة لم تكن من صنع السياسيين ولا العلماء الفطاحل ، بل كانت بين أنفاس يتساون بالبساطة ، ورجال لا يزيدون في بدواوهم ، غير أن أنظارهم توجهت في تلك اللحظات إلى ما وراء أفق الأرض أو إلى ما وراء الأفق القريب ، فتجلت لهم آيات في أنفسهم ، وتراءت لهم أنوارها في الآفاق .

---

(١) ولو كان غيباً من نوع زمني ، اي في صورة مشروع اجتماعي بعيد الأمد مثل بناء مجتمع جديد يضع حجره الاول جيل وتواصل بناءه الاجيال المتتابعة .

نعم إنه لمن الغريب أن يتحول هؤلاء البسطاء ، ذوو الحياة الراكرة ، عندما مستهم شرارة الروح ، إلى دعوة إسلاميين ، تتمثل فيهم خلاصة الحضارة الجديدة ، وأن يدفعوا بروحها وثبة واحدة ، إلى تلك القيمة الخلقية الرفيعة ، التي اتشرت منها حياة فكرية واسعة متتجددة ، نقلت من علوم الأولين ما نقلت ، وأدخلت علوماً جديدة ، حتى إذا ما بلغت درجة معينة ، انحدرت القيم الفكرية التي أنتجتها دمشق ، وبغداد ، وقرطبة ، وسمرقند .

ومن هنا ندرك سر دعوة القرآن الكريم المؤمنين إلى التأمل فيما مضى من سير الأمم ؛ وذلك حتى يدركون كيف تتركب الكتلة المخيبة من الإنسان والتراب والوقت .

ولا شك في أن المرحلة الأولى من مراحل الحضارة الإسلامية التي ابتدأت من نuar حراء إلى صفين – وهي المرحلة الرئيسية التي تركبت فيها عناصرها الجوهرية – إنما كانت دينية بحتة ، تسودها الروح .

ففي هذه الحقبة ظلت روح المؤمن هي العامل النفسي الرئيسي ، من ليلة حراء إلى أن وصلت إلى القيمة الروحية للحضارة الإسلامية ، وهو ما يوافق واقعة صفين عام ٣٨ هـ .

ولست أدري لماذا لم يتبع المؤرخون إلى هذه الواقعة ، التي حولت مجرى التاريخ الإسلامي إذ أخرجت الحضارة الإسلامية إلى طور القيصرية الذي يسوده عامل العقل ، وتزييه الأبهة والعظمة ، في الوقت الذي بدأت تظهر فيه بوادر الفتور الدالة على أنفول الروح .

فإن مؤرخينا لم يروا في تلك الكارثة إلا ظاهرة ثانوية ، وهي نشوء التشيع في العالم الإسلامي ، مع تداولهم لحديث المح في الرسول إلى تلك الكارثة ، وقد ورد فيه ما معناه : أن الخلافة تكون بعده أربعين عاماً ثم تكون ملكاً عوضاً . ولا شأن لنا هنا بتحقيق مدى صحته من جهة السند أو الرواية . الأمر الذي

يهمنا هو أنه مما لا شك فيه أن الحضارة الإسلامية قد خرجت من عمق النقوس « كفوة دافعة ، إلى سطح الأرض تنتشر أفقياً من شاطئ الأطلنطي إلى حدود الصين ». وهكذا وجدنا الحضارة الإسلامية توسيع وتنتشر فوق الأرض ، تتغلب أولاً على جاذبيتها بما تبقى لديها من مخزون روحي ، حتى إذا ما وهنت فيها قوى الروح ، وجدناها تخلد إلى الأرض شيئاً فشيئاً .

وقد بدأ العلم في تلك الحقبة يتشر بفضل أساتذة سطعت أسماؤهم في جو المعرفة ، كالفارابي ، وابن سينا ، وأبي الوفاء ، وابن رشد ٠٠٠ إلى ابن خلدون الذي أضاءت عبريته غروب الحضارة الإسلامية في نهايتها .

ومن هنا نستطيع أن نقرر أن المدنيات الإنسانية حلقات متصلة تتشابه أطوارها مع أطوار المدنية الإسلامية والمسيحية ، إذ تبدأ الحلقة الأولى بظmor فكرة دينية ، ثم يبدأ أفالها بتغلب جاذبية الأرض عليها ، بعد أن تفقد الروح ثم العقل .

ذلك هو منحني السقوط ، الذي تخلقه عوامل نفسية أحاط من مستوى الروح ، والعقل ، وطالما أن الإنسان في حالة يتقبل فيها توجيهات الروح ، والعقل ، المؤدية إلى الحضارة ونموها ، فإن هذه العوامل النفسية تخزن بطريقة ما ، فيما وراء الشعور ، وفي الحالة التي تنكمش فيها تأثيرات الروح والعقل ، تنطلق الغرائز الدنيا من عقالها ، لكي تعود بالانسان إلى مستوى الحياة البدائية .

وكذلك كان شأن المسلم ، فقد بعث الدين فيه روحًا محركاً للحضارة ، فلم يلبث بعد مرحلة قضاها في الخلافات والحروب أن عاد إلى حيث هو الآن ، إنساناً بدائياً .

ولو أردنا أن نسمي هذه المرحلة الخالية من الروح والعقل ، والختمة لكل حضارة لأطلقنا عليها بلا تردد اسم المرحلة ( السياسية ) بالمعنى السطحي لكلمة « سياسة » .

والتجارب التاريخية العامة تؤكد أطوار الحضارات هذه ، ولا تكاد حضارة ما تشد عن هذه القاعدة .

ولقد يثير هذا التأكيد سؤالاً في أذهان القراء عما يسمى (حضارة شيوعية) إذ لا يمكننا أن نرى فيها (طابع الروح) الذي عرفناه في الدورة العامة للحضارة، وبذا يقال : إن الشيوعية كحضارة ليست منبثقة عن (عامل الروح !) .

هذا الخطأ الشائع إنما يأتي أولاً من تفسير أصول الشيوعية ، باعتبارها (حضارة) ، ومؤلفات ماركس وأنجلز تخفي – في الواقع – التكوين الحقيقي للظاهرة الشيوعية بفصلها ظاهراً عن دورة الحضارة المسيحية .

والحال أنها لا تجد تفسيراً إذا ما ضربنا صفحاتنا عن الحضارة المسيحية ، تلك التي تكون – عند تحللها – سطح التربة الخصيب ، حيث استمدت الفكرة الماركسيّة حيوتها .

فنحن على هذا مضطرون إلى أن نعتبر الشيوعية (أزمة) للحضارة المسيحية . هذا من الناحية التاريخية . ولنا أن نأخذ في اعتبارنا الناحية النفسية (السيكولوجية) ، التي تهمنا أكثر .

فمن هذه الناحية تعتبر الشيوعية النظرية قبل كل شيء « فكره » ماركس ، ولكن هناك شيوعية واقعية ، هي في جوهرها نشاط المؤمنين المدفوعين بنفس القوى الداخلية التي دفعت غيرهم من المؤمنين في مختلف العصور ، أولئك الذين شهدوا مولد الحضارات . فالظاهرة متماثلة في جوهرها النفسي ، ومحددة هنا وهناك بنفس سلوك الفرد حيال مشاكل المجتمع الناشيء .

فنحن لا يمكننا أن نفكر في المثل الذي ضربه (استخانوف) للطبقة العاملة في روسيا إبان تنفيذ المشروع الأول للسنوات الخمس ، حين رفع مستوى الإنتاج اليومي إلى الضعف في مناجم الفحم ، دون أن نفكّر في المثل الذي ضربه سليمان الفارسي ، الذي كان يقوم بأضعاف العمل الذي يؤديه الصحابي الواحد في

حفر الخندق حول المدينة في غزوة الأحزاب ، أو الذي ضربه عمار بن ياسر حين كان يحمل حجرين على كاهله في بناء مسجد المدينة » حيث كان الفرد يحمل حجراً واحداً . ففي كلتا الحالتين نجد أن الإيمان هو الذي مهد الطريق للحضارة ٠

وبتأمل الحضارة المسيحية الحالية نجد لها تسلیم سیرة الحضارة الإسلامية ، التي سبقتها في الزمن ، مهما يكن في هذا التقرير من غرابة — إذ من بين أن مولد المسيحية يسبق الإسلام بمراحل — ولكن التاريخ يؤيدنا فيما نذهب إليه ٠ ذلك أنه يقرر : أن الحضارة تولد مرتين ، أما الأولى : فيبلاد الفكرة الدينية ، وأما الثانية : فهي تسجيل هذه الفكرة في الأنفس ٠ أي دخولها في أحداث التاريخ ٠

وإذا كانت المدينة الإسلامية قد جمعت المولدين في وقت واحد ، فإن ذلك يعود إلى الفراغ الذي وجدته الفكرة الإسلامية في النفس العربية العذراء ، التي لم تنشأ فيها ثقافة ، ولا ديانة سابقة ، فخلالها بذلك الجمود ٠

ولم يكن حظ الحضارة المسيحية في نفوس أهلها وبنيتها ، كحظ الحضارة الإسلامية ، فقد نشأت المسيحية في وسط فيه الخلط من الديانات ، والثقافات العربية ، والرومانية ، واليونانية ، فلم يتع لها أن تدخل إلى قلوب الناس وسط الزحام الفكري الثقافي ، لتأثيرها تأثيراً فعالاً ٠ ولم يكتب لها أن تعمل عملها إلا عندما بلغت وسط البداوة الجرمانية في شمال أوروبا ، حيث وجدت النفوس الشاغرة ، فتمكنت منها ، وبعثت فيها الروح الفعالة ، التي اندفعت بها لتكون حلقتها في سلسلة التاريخ ٠

ومن المفيد أن أعزز هذا النظر برأي للمفكر « هرمان دي كيسن لنج » في كتابه ( البحث التحليلي لأوروبا ) ، حيث يقول « ومع العبرانيين ظهرت روح خلقية سامية في العالم المسيحي » ٠

ولعل عبارة هذا النص يمكن أن تبدو أكثر أو أقل صدقاً ، إذ أن « الروح السامية » التي يعنيها ، ليست في التحليل النهائي سوى الفكرة المسيحية ، المتأهة تماماً للدخول في التاريخ ٠

ولكن المفكر الألماني لم يتردد في القول بأن الميلاد النفي للحضارة المسيحية متوافق مع ظهور روح خلقي .

ولا شك أن كتاباً آخرين لاحظوا هذه الملاحظة أيضاً ، بطريقة أو بأخرى ، فالمؤرخ (هنري بيرين) قد لاحظ ذلك الارتباط بين بirth الدين وظهور الحضارة، في كتاب له عنوانه (محمد وشيلمان) قارن فيه بين الحضارتين الإسلامية والمسيحية .

فإن المؤلف المذكور يرى في شيلمان الشخصية التي بعثت مبدأ المسيحية في النفوس البكر ، فأنبأبت فيها الحضارة ، تماماً كما فعل الرسول من قبل .

وإنه من الأهمية التاريخية أن نلاحظ أن الروح المسيحية لم تجد طابعها الخاص في فن العمارة ، إلا عندما تفاعلت هذه الفكرة مع القبائل الجermanية ، فتمثلت عبقريتها الفنية حينئذ في صورة (العبد القوطي) ، الذي يدل على ارتفاعه على علو في الضمير الديني وطموح ، ذلك الطموح الذي كان يهز أوروبا من عهد الكارولنجيان<sup>(١)</sup> إلى عهد النهضة .

فلما بدأت هذه النهضة ، خرجت حضارة أوروبا من مرحلة السمو الروحي إلى مرحلة التوسع العقلي ، التي انطبعت بطبع (ديكارت) ، والتوسع في البلاد الذي حققه (كريستوف كولومب) باكتشاف أمريكا . وعودة أخرى إلى كتاب (البحث التحليلي لأوروبا) توضح لنا هذا التطور ، إذ يتحدث مؤلفه عن هذا التحول في الحضارة الأوروبية في قوله : « وكان أعظم ارتكاز حضارة أوروبا على روحها الدينية » ثم بعد ذلك يفسر لنا الروح كعامل اجتماعي فيقول : « ولست أعني بالروح ذلك الشيء الدال على منطق ، أو عقل أو مباديء مجردة ، وإنما هو - بصفة عامة - ذلك الشعور القوي في الإنسان ، والذي تصدر عنه مخترعاته وتصوراته وتبيّنه لرسالته ، وقدرتها الخفية على إدراك الأشياء » .

---

(١) الفترة التاريخية للكارولنجيان من ٦٨٧ - ٩٨٧ م.

وبالجملة ، يتعلّق الأمر بحالة خاصة ، وشروط خلقيّة ، وعقلية ، لازمة  
لإنسان لكي يستطيع أن ينشيء ، ويبلغ حضارة ٠

ولكن أليست هذه الشروط هي نفس ما أشار إليه القرآن من تغيير النفس  
الذي جعل أساساً لكل تغيير اجتماعي !!!

ولنتساءل الآن : من أين لأوروبا (مبدأ الشعور) الذي أتاح لها أن تخلق  
وتبلغ حضارتها ؟ وكيف تغيرت نفسيتها ٠٠٠

إن المفكّر المذكور يجيب مرة أخرى ، فيقول : « إن الروح المسيحية ومبدأها  
الخلقي هما القاعدتان اللتان شيدت عليهما أوروبا سيادتها التاريخية » ٠

وإذا لم يكن (كيسنجر) قد وضع حتى الآن فكرة المراحل الثلاثة للحضارة  
المسيحية ، فإنه لا شك قد أشار إليها ، ونحن نجد عنده تأييداً لفكرة تنا عن تطور  
الحضارة ، وتتنوع العوامل النفسية ، إذ يقول : « إن مركز الثقل للحضارة تزحزح  
عن مكانه ، وتحول بالنهضة والإصلاح الديني ، من مجال الروح إلى مجال  
العقل » ٠

ولا شك أن ذلك التزحزح الذي يشير إليه (كيسنجر) إنما يعني المرحلة  
الجديدة التي دخلت فيها الحضارة المسيحية في طورها العقلي ٠

وإذا لاحظنا عند (كيسنجر) إشارة إلى المرحلتين الأولىتين لتلك الحضارة ،  
فإننا نجد الإشارة إلى المرحلة الثالثة واضحة عند كتاب آخر ، إذا سادهم شعور  
بنقاء المدينة الأوروبيّة مثل (اسوالد شبنجلر) في كتابه (أقوال الغرب) ٠

ولعله من الواضح أن مشكلة الحضارة في العصر الحاضر لا تخصل الشعوب  
الإسلامية فقط ، بل أنها تخصل أيضاً الشعوب المتقدمة نفسها ، التي تهدّد فيها  
مدنيتها بالفناء ٠

وجملة القول إن الوسيلة إلى الحضارة متوفّرة ما دامت هنالك فكرة دينية

تُوَلِّفُ بَيْنَ الْعَوْمَلَاتِ الْثَّلَاثَةِ : الْإِنْسَانُ ، وَالْأَرْضُ ، وَالْوَقْتُ ، لَتَرْكِبُ مِنْهَا كُتْلَةً تُسَمَّى  
فِي التَّارِيخِ « حَضَارَةً » ٠

### الشرط الثاني :

إِمْكَانِيَّةُ تَطْبِيقِ الْمَبْدَأِ الْقَرَآنِيِّ الْآنِ ؟

(أشد ما أثر في حياتي نصيحة سمعتها من  
أبي : يا بنى اقرأ القرآن كانه انزل عليك )  
« إقبال »

إِنَّا لَكَيْ تَوَصَّلُ إِلَى التَّرْكِيبِ الضروريِّ كَحْلٍ لِلْمُشَكَّلةِ الإِسْلَامِيَّةِ ؛ أَعْنِي  
مَزْجُ الْإِنْسَانِ وَالْأَرْضِ وَالْوَقْتِ ، يَجِبُ أَنْ يَتَوفَّرَ لِدِينِنَا مُؤْثِرُ الدِّينِ الَّذِي يَغْيِيرُ  
النَّفْسَ الْإِسْلَامِيَّةَ ، أَوْ كَمَا يَقُولُ كِيسِرُ لِنْجٍ : « يَمْنَحُ النَّفْسَ مِبْدَأَ الشَّعُورِ » ٠

فَمَهُلْ يَمْكُنْ تَحْقِيقُ هَذَا الشَّرْطِ فِي الْحَالَةِ الْرَّاهِنَةِ لِلشَّعُوبِ الْإِسْلَامِيَّةِ ؟

إِنَّ التَّرْدُدَ فِي الإِجَابَةِ عَنْ هَذَا السُّؤَالِ بِالْإِيجَابِ لَا يَدْلِي إِلَّا عَلَى جَهْلِ  
بِالْإِسْلَامِ ، وَبِصَفَّةِ عَامَةٍ بِتَأْثِيرِ الدِّينِ فِي الْكَوْنِ ، فَإِنْ قُوَّةُ التَّرْكِيبِ لِعَنَاصِرِ الْحَضَارَةِ  
خَالِدَةٌ فِي جَوْهَرِ الدِّينِ ، وَلَيْسَتْ مِيزَةُ خَاصَّةٍ بِوقْتِ ظَهُورِهِ فِي التَّارِيخِ ، فَجُوَمُ  
الدِّينِ – حَسْبَ الْعِبَارَةِ الشَّائِعَةِ – مُؤْثِرٌ صَالِحٌ فِي كُلِّ زَمَانٍ وَمَكَانٍ ٠

وَتَسْجِيلِهِ فِي النَّفْسِ وَهُوَ مَا يَهِمُ التَّارِيخَ – كَمَا سَبَقَ فِي حَدِيثِنَا عَنِ الْحَضَارَةِ  
الْمَسِيحِيَّةِ الَّتِي تَرَكَتْ بَعْدَ أَلْفِيْنِ عَامٍ مِنْ ظَهُورِ الْفَكْرَةِ الْمَسِيحِيَّةِ – يَمْكُنُ أَنْ يَتَجَدَّدَ  
وَيَسْتَمِرَ مَا لَمْ يَخَالِفِ النَّاسَ شَرْوَطَهُ وَقَوَانِيْنِهِ ، وَهُوَ مَا تَرْمِزُ إِلَيْهِ الْآيَةُ الْكَرِيمَةُ  
(فَلِيَحْذِرُ الَّذِينَ يَخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تَصِيبَهُمْ فَتْتَةٌ أَوْ يَصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ) وَمَنْ  
هَذِهِ الْوَجْهَةِ نَسْتَطِيعُ أَنْ نَقُولَ :

إِنَّ الْعُلَمَاءَ الْجَزَائِرِيِّينَ كَانُوا أَقْرَبُ إِلَى الصَّوَابِ مِنِ الْسِّيَاسِيِّينَ ، حِينَ دَعَوُا  
إِلَى الْإِصْلَاحِ ، بِمَعْنَى دُفْعَةِ النَّفْسِ الْإِنْسَانِيَّةِ إِلَى حَظِيرَةِ الْإِيمَانِ مِنْ جَدِيدٍ ، وَلَكِنْ  
هُؤُلَاءِ الْعُلَمَاءِ – لَسْوَهُمُ الْحَظَّ – قَدْ انْحرَفُوا هُمْ أَنفُسُهُمْ عَنِ الطَّرِيقِ الْقَوِيِّ ، مَتَّبِعِينَ

رجال السياسة ، ولقد كان الوقت مناسباً لكي يعودوا إلى الطريق القوي ، واثقين من أنه لا نجاة بغيره ، ولقد كان عليهم أن يستأنفوا جهدهم الذي بدأوه ؛ ثم قطعوه عام ١٩٣٦ ، وأن يعدوا الجيل القادم لحمل رسالة الحضارة في نفسه ، والى معرفته كيف يضعوا الوضع الصحيح في المستقبل ، حتى يستطيع كل فرد أن يؤدي رسالته في مجده الخاص ، متحملاً في سبيلها الآلام الجسام ، مقابلًا لهذه الآلام والدين وحده هو الذي يمنع الإنسان هذه القوة ، فقد أمد بها أولئك الحفاة العراة من بدو الصحراء ، الذين اتبعوا هدى محمد ﷺ .

وبهذه القوة وحدها يشعر المسلم — رغم فاقته وعريه الآن — بشرطه الحالدة التي لا يدرى من أمر استخدامها شيئاً .

\* \* \*

## العَدَّةُ الدَّائِمَةُ

عندما يتحرك رجل الفطرة ، ويأخذ طريقه لكي يصبح رجل حضارة ، فإنه لا زاد له — كما يبَنَى — سوى التراب ، والوقت ، وإرادته لتلك الحركة ٠

وهكذا لا يتاح لحضارة في بدئها رأسمال ، إلا ذلك الرجل البسيط الذي تحرّك ، والتراب الذي يمدّه بقوّته الزهيد ، حتى يصل إلى هدفه ، والوقت اللازم لوصوله ٠

وكل ما عدا ذلك من قصور شامخات ، ومن جامعات وظائرات ، ليس إلا من المكتسبات ، لا من العناصر الأولية ٠

والمجتمع الإنساني يمكنه أن يستغني وقتاً ما عن مكتسبات الحضارة ، ولكنه لا يمكنه أن يتنازل عن هذه العناصر الثلاثة ، التي تمثل ثروته الأولية ، دون أن يتنازل في الوقت نفسه عن جوهر حياته الاجتماعية ٠

وقد تحقق هذا حين كانت الدول المتناقلة في الحرب الأخيرة لا تقوّم خسارتها في الحرب بالذهب والفضة ، بل بساعات العمل ، أي بقيم من الوقت ، ومن الجهد البشرية ، ومن منتجات التراب ، وهكذا كلما أصبح المكتسب غير كاف ، أو حالت دون الحصول عليه عقبات ، وكلما دقت ساعة الخطر ، وأذنت بالرجوع إلى القيم الأساسية ، تستعيد الإنسانية مع عبقريتها ، قيمة الأشياء البسيطة التي كونت عظمتها ٠٠

تلك هي القيم الخالدة ٠ التي نجدها كلما وجب علينا العودة إلى بساطة الأشياء ، أي في الواقع كلما تحرّك رجل الفطرة ، وتحرّكت معه حضارة في التاريخ ٠

## أثر الفِكْرَةِ الدينية في تكوينِ الحضارةِ

كنا قد بينا في الفصل السابق الذي جعلنا عنوانه « من التكديس إلى البناء » دور الفكرة الدينية حينما تدخل كمركب (Catalyseur) في التركيب البيولوجي لإحدى الحضارات . وذلك باستنادنا إلى حد ما على أفكار « كيسرلنج » وعلى معطيات التاريخ بصورة عامة .

غير أن هذا التفسير التاريخي قد بدا غير كاف لدى قراء الطبعة الأولى لهذا الكتاب . ولهذا فقد طلب مني بعضهم – والطلبة على وجه أخص – أن أفرد تحليلًا أعمق تفصيًّا لجوانب الموضوع في طبعة ثانية للكتاب .

وبودي أن أعرب لهؤلاء الذين أبدوا هذه الملاحظة عن تقديرني لهم . لأنها تكشف عن مدى تحمسهم لمشاكل الحضارة . وهو تحمس لا شك يشرف هؤلاء الشباب من رواد الأمة .

من أجل هذا وضعت هذا الفصل ورأيت من واجبي أن أعيد فيه دراسة هذه المشكلة دراسة لا تقتصر على المعطيات التاريخية وإنما هي تعمم أيضًا بمقاييس التحليل النفسي . ذلك أن المنهج الذي يتناول واقعنة الحضارة لا على أنها سلسلة من الأحداث يعطينا التاريخ قصتها ، بل كـ « ظاهرة » يرشدنا التحليل إلى جوهرها ، وربما يهدينا إلى « قانونها » أي إلى سنة الله فيها ، هو القادر ، فيما اعتقد ، على أن يستجلِّي لنا بطريقة أوسع ، الدور الإيجابي الفعال للفكرة الدينية في تركيب تلك الواقعة . إذ يوضح لنا كيف تشرط هذه الفكرة سلوك الفرد وكيف هي تنظم غرائزه تنظيمًا عضويًا في علاقتها الوظيفية ببناء إحدى الحضارات .

وبتعبير آخر إن المسألة هنا هي أن نوضح للقارئ ، كيف يتاح « للفكرة

الدينية »<sup>(١)</sup> أن تبني الإنسان حتى يقوم بدوره في بناء الحضارة وبالتالي كيف ينما هذه الفكرة ذاتها أن تمدنا بتفسير عقلي لدور إحدى الديانات في توجيه التاريخ .

فما هي إذن الحدود التي تقف عندها الفكرة الدينية في تفسيرها للواقع التاريخية ؟

لقد اهتم معظم المؤرخين - ابتداء من توسيديد ( Thucydide ) حتى « جيزو » ( juizot ) بتجميع الواقع التاريخية بدل أن يهموا بالبحث في تفسير عقلي لهذه الواقع في إطار معين . فلما جاء جيزو بدأ علم المؤرخ بفضل « عصر النور » يأخذ عنده صبغة علمية معينة . ومع ذلك فقد وجدنا لدى هذا المؤرخ الفرنسي الكبير نوعاً من التحفظ الديكارتي يحول بينه وبين صياغة تفكيره الخاص في صورة منهجية مكتملة .

أما ابن خلدون ، فقد تمكّن من قبل من اكتشاف منطق التاريخ في مجرى أحداثه ، فكان بهذا المؤرخ الأول الذي قام بالبحث عن هذا المنطق إذا لم نقل انه قد قام بصياغته فعلاً . فقد كان يمكن أن يكون أول من أتيح له أن يصوغ قانون الدورة التاريخية ( La. Luidu Cycle ) لو لا أن مصطلح عصره قد وقف به عند ناتج معين من متوّجات الحضارة و يعني به - الدولة - وليس عند الحضارة نفسها .

وهكذا لم نجد فيما ترك ابن خلدون غير نظرية عن تطور الدولة . في حين أنه كان من الأجدى لو أن نظريته رسمت لنا تطور الحضارة ، حيث كنا نستطيع أن نجد فيها ثروة من نوع آخر ، غير ذلك الذي أثراها به فعلاً . إذ لم تكن عبقرية ابن خلدون بعاجزة عن أن ترسم لنا ذلك التطور في صورة منهج قائم بذاته .

ولقد كان القرن التاسع عشر هو القرن الذي ولدت فيه أول تفسيرات الواقع الاجتماعية في إطار ظاهرة معينة هي « الحضارة » غير أن ماركس ومدرسته

(١) بالطبع الذي قصدناه في فصل سابق .

حينما طبقا على هذه الواقعة الاجتماعية منطق الجدلية المادية ، فقد كان طبيعيا أن يجدها في الشروط الاجتماعية الخاصة بأوروبا في عهدها الفكتوري ما يسرر النزعة المادية التاريخية في نظرهم .

فماركس ومدرسته يذهبان الى ان كل اكمال تاريخي لا يكون إلا نتيجة الضرورات المادية ، وحاجات الإنسان الأساسية وبالتالي الوسائل الفنية التي يخترعها ويستعملها في تلبية تلك الحاجات . فالحاجة والفن الصناعي يمثلان في نظر ماركس مرکزي التقاطب لقوى الإنتاج ، المركزين اللذين يحددان العلاقات الاجتماعية الخاصة بحضارة معينة ، كما يحددان هذه الحضارة ذاتها معنوياً ومادياً . ولكن هذه النظرية لا تفسر لنا النقطة الأساسية المائلة فيما يحدث من تفكك العلاقات الاجتماعية ، وتلاشي الحضارات ، دون ظهور أي تغيير في طبيعة الحاجات ووسائل الإنتاج . فحضارات أمريكا السابقة على العهد الكولومبي . وكذلك الحضارة الرومانية لم تتلاشى لفقدانها الوسائل الصناعية وال حاجات .

وهكذا نجد في التفسير الماركسي للواقع التاريخية ثغرة أحدثها التحليل المفرط في المنهجية لهذه الواقع ، ذلك التحليل الذي يتخذ نقطة انطلاق ، من حتمية مادية أي من عملية ميكانيكية لا إرادية لتخفيض الحضارة .

أما القرن العشرون فقد شاهد بوادر تفتح مناهج أخرى للتفسير ، ينسح فيها المجال داخل « تكوين » الحضارة لعوامل أخرى غير العوامل المقصورة على حاجة الإنسان المادية ووسائل الإنتاج .

فقد وضحنا سالفًا كيف يفسر « كسلنج » الحضارة الأوروبية باعتبارها نركيزاً مكوناً من « روح » المسيحية ، وتقالييد герمانية . غير أن هذا الفيلسوف لم يكن هو السابق إلى هذا الطريق فقد سار فيه من قبل المؤرخ الفرنسي « جيزو » الذي كان ينظر إلى الأشياء من هذه الزاوية نفسها قبل « كسلنج » بقرن كامل .

ثم يأتينا بعد ذلك فيلسوف الماني آخر ، ونعني به « سبنجلر » Spengler ليقودنا إلى نظرية أخرى . تفسر الحضارة باعتبارها ثمرة لعصرية خاصة تسم عصراً معيناً بميسم ابتداع أساسى ، كما هو الشأن في « علم الجبر » بالنسبة إلى الحضارة العربية .

وهكذا نجد في هذه النظرية العامل العنصري يتسلل على يد « سبنجلر » إلى المذاهب التاريخية ، وهو العامل الذي سوف يتاح لدوره التاريخي فيما بعد ، أن يحقق اكماله المنهجي في المدرسة الهاتلرية على يد روزنبرج .

ثم إن بعد ذلك بقليل . فيما بين الحربين العالميتين ، فرى فيلسوفاً جرمانياً الأصل « بلطي » الجنسية ، وهو ولتر شوبرت Walter Schubert يقوم بدوره بتكييف طريقة « سبنجلر » – إذا لم أقل مذهبة – مع نظريته التي تفسر الحضارة باعتبار تناج عصر معين وليس باعتبارها تناج عصرية جنس معين .

فقد بين « ولتر شوبرت » في كتاب قليل الذيوع بعنوان « أوروبا وروح الشرق » أن لكل عصر عصريته الخاصة – أو « روحه الكلية » (éon) – الذي يسم حضارة هذا العصر أو ذاك بسمته الخاصة .

أما المؤرخ الانجليزي الكبير « جون أرنولد توبينبي » فقد جاء من ناحيته بتفسير ضخم للحضارة يلعب فيه العامل الجغرافي دوراً أساسياً . وقد كان مواطنه « السير جون هالفورد » (Sir J. Hallford) قد سبقه بنصف قرن من الزمان إلى إدخال العامل الجغرافي بطريقة منهجية في تفسير الحضارة . فكان عنوان نظريته المنشبة بصفة خاصة على غایات سياسية وعسكرية « القاعدة الجغرافية للتاريخ » .

غير أن « توبينبي » يتدخل لهذا العامل الجغرافي ضمن مذهبة الممثل فيما يدعوه « بالتحدي » (léfi) ، وهو المذهب الذي يفسر الحضارة كـ « رد » معين يقوم به أحد الشعوب أو الأجناس مواجهة لـ « تحد » معين .

والطبيعة بالخصوص – أي الجغرافيا – هي التي تقوم بهذا « التحدي » وحسب مستوى التحدي ، وفعالية « الرد » عليه من طرف الشعوب المواجهة به فإن حضارته تكون بين احتمالات ثلاثة :

فهي إما أن تقوم بوئية إلى الأمام . وإنما أن تصاب بالتوقف والجمود . وإنما أن يلفها الفناء بردائها .

وإذا نحن حاولنا بعد الذي سردنا من النظريات أن نستعمل إحداها في تفسير لواقعه تاريخية محددة – ولتكن الحضارة الإسلامية على سبيل المثال – فإننا نجد أنها لا ترضينا تمام الرضى .

إذا نحن لا نرى في « تكوين » هذه الحضارة العامل الجغرافي أو المناخي في شكل « تحد » معين حسب نظرية تويني ، ولا العامل الاقتصادي الزوجي الأساس المتمثل في الحاجة والوسيلة الصناعية حسب نظرية ماركس .

أما نظرية « الروح الكلية » (ecn) فلا تستطيع بدورها تفسير الظاهرة الإسلامية مع الظروف النفسية – الزمنية التي رافقتها ، كما سبق لي أن أوضحت ذلك في كتابي « الظاهرة القرآنية » ، ولقد يبدو في أفكار « كسلنج » ما يمدها بتخطيط تحليلي للواقعة المسيحية ، نستطيع أن ندرج في نطاقه الواقعه الإسلامية . وذلك لما فيها من وجوه التماثل البيولوجية – التاريخية المعينة . التي تضع الحضارة في كلتا الواقعتين ، ضمن حالات تطورية متشابهة .

وهي حالات قد أعدت لها جميع اللغات المتطرورة مصطلحاً خاصاً لتحديدها . إذ تشير إلى هذه الحالات الثلاث : بالنهضة ، والأوج ، والأفول .

وعلى هذا فـ « كسلنج » و « أوسفالد شبنجلر » لم يخرجا في دراستهما من حيث المصطلح الشعبي في اللغات المتطرورة عن واقع التاريخ وهو التقاء فرضته طبيعة الأحداث وليس مجرد الصدفة العارضة .

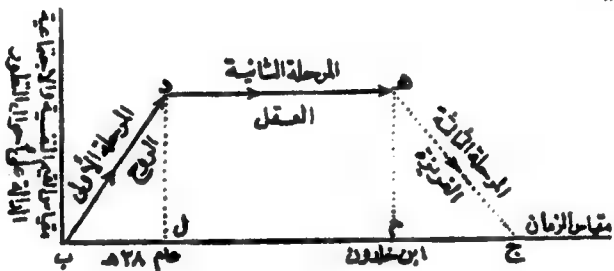
ولو حاولنا الآن بدورنا عرض التحليل التاريخي في صورة تخطيطية لأمكنتنا

— كما يحدث ذلك عند عرض ظاهرة فيزيقية — أن نشاهد قانون ظاهرة الحضارة .

فنحن نعلم مسبقاً أن حضارة معينة تقع بين حدتين اثنين : الميلاد والأفول .  
وإذن فنحن نملك هنا نقطتين اثنتين من دورتها باعتبارها ليستا محل نزاع .  
والمنحنى البياني يبدأ بالضرورة من النقطة الأولى في خط صاعد ، ليصل إلى النقطة  
الثانية في خط نازل . فما الذي يمكننا أن نضع من طور انتقالي يتوسط هذين  
الخطين ؟ ويعينا المصطلح الشعبي — ( الذي سبق ذكره ، والذي يلتقي كما رأينا  
مع التحليل التاريخي ) — مشيراً إلى طور وسيط هو : الأوج .

وبين الطورين الأولين يوجد بالضرورة توازن معين ، يشير إلى تعاكس في  
الظاهرة . فطور الأفول النازل هو عكس طور النهضة الصاعدة . وبين الطورين  
يوجد بالضرورة اكمال معين هو : طور انتشار الحضارة وتوسيعها .

ولو حاولنا ترجمة هذه الاعتبارات في صورة تخطيطية لحصلنا على  
التخطيط التالي :



فنحن نملك الآن أمام أنظارنا ، وسيلة نستطيع بها تتبع اطراد حضارة معينة  
بطريقة شاهدة على نحو من الانحاء ، كما تمكنا من عقد الصلات المشروعة بين  
العوامل النفسية — الزمنية المختلفة التي تلعب دوراً في هذا الاطراد بالضرورة .  
ومن المؤكد أنه عندما تتناول الحضارة الاسلامية فلا بد من أن يدخل في  
اطرادها بالضرورة عاملان هما : الفكرة الاسلامية التي هي أصل الاطراد نفسه ،  
وإنسان المسلم الذي هو السند المحسوس لهذه الفكرة .

وعليه فإنه مما ينسجم وطبيعة الأشياء حينما ندرس تطور هذه الحضارة ،  
أن ندرس من حيث الأساس العلاقة العضوية التي تربط الفكرة بسندتها . وإنذن  
فكل القيم النفسية – الزمنية التي تميز مستوى حضارة ما في وقت معين . ليست  
إلا الترجمة التاريخية لهذه العلاقة العضوية بين فكرة معينة ك الإسلام مثلاً ،  
والفرد الذي يمثل بالنسبة إليها السند المحسوس . وهو هنا المسلم .

وهذه العملية الشرطية ليس من شأنها القضاء على الغرائز ولكنها تتولى تنظيمها في علاقة وظيفية مع مقتضيات الفكرة الدينية : فالحيوية الحيوانية التي تشلها الغرائز بصورة محسوسة لم تلف ولكنها انضبطة بقواعد نظام معين .

وفي هذه الحالة يتحرر الفرد جزئياً من قانون الطبيعة المفطور في جسده .  
ويخضع وجوده في كليته إلى المقتضيات الروحية التي طبعتها الفكرة الدينية في  
نفسه . بحيث يمارس حياته في هذه الحالة الجديدة حسب قانون الروح .

هذا القانون نفسه هو الذي كان يحكم بلا لا حينما كان تحت سوط العذاب يرفع سبابته ولا يفتر عن تكرار قوله «أحد ! ٠٠ أحد ! ٠٠» إذ من الواضح أن هذه القولة لا تمثل صحة الفرزة . فصوت الفرزة قد صمت ، ولكنه لا يسكن

أن يكون قد ألغى بواسطة التعذيب . كما أنها لا تمثل صوت العقل أيضاً فالآلم لا يتعقل الأشياء .

إنها صيحة الروح التي تحررت من إسار الغرائز بعدها تمت سيطرة العقيدة عليها نهائياً في ذاتية « بلال بن رباح » .

كذلك كان المجتمع الإسلامي يحكمه هذا التغير نفسه . إذ كان شأنه شأن « بلال » لا يتحدث بلغة غريزة اللحم والدم من ناحية ومن ناحية أخرى فإن صوت العقل كان لا يزال صامتاً في هذا المجتمع الوليد . فكل لغة هذا العصر قد كانت روحية المنطق إذ هي بنت الروح أولاً وقبل كل شيء .

ذلك هو الطور الأول من أنماط حضارة معينة . الطور الذي تروّض فيه الغرائز وتسلك في نظام خاص تتبع فيه الجماح وتتقيّد عن الانطلاق .

إنها الروح في صوت بلال هي التي تتكلّم وتتحدى بلغتها الدم واللحم . كما أن ذلك الصحابي كأنه يتحدى بسيادته المروعة الطبيعة البشرية ويرفع بها ، في لحظة معينة ، مصير الدين الجديد . كما أنها هي نفسها تتحدى بصوت تلك « المرأة الزانية » التي أقبلت إلى « الرسول » لتعلن عن خطئتها وتطلب إقامة حد الرزنى عليها . فالواقع هذه جميعها تخرج عن معايير الطبيعة . وتدل على أن الغريزة قد كبتت . غير أنها ظلت محتفظة بنزوعها إلى التحرر . وهنا يتشبّه الصراع المحتمد بين هذا النزوع وسيطرة الروح .

وفي الوقت نفسه يواصل المجتمع الذي أبرزته الفكرة الدينية إلى النور تطوره . وتكتمل شبكة روابطه الداخلية ، بقدر امتداد إشاعر هذه الفكرة في العالم ، فتشا المشاكل المحسوسة لهذا المجتمع الوليد نتيجة توسعه ، كما تتولد ضرورات جديدة نتيجة اكتماله . وحتى تستطيع هذه الحضارة تلبية هذه المقاييس المستجدة تسلك منعطفاً جديداً ، فاما أن يتطابق مع « النهضة » كما نراها بالنسبة إلى الدورة الأوروبية . وإما أن يتطابق مع استيلاء الأمويين على الحكم

كما هو شأن الدورة الإسلامية . وفي كلا الحالتين فإن المنعطف هو منعطف العقل .  
غير أن هذا العقل لا يملك سيطرة الروح على الغرائز . وحيثند تشرع الغرائز في التحرر من قيودها بالطريقة التي شاهدناها في عهدبني أمية . إذأخذت الروح تفقد نفوذها على الغرائز بالتدريج . كما كف المجتمع عن ممارسة ضغطه على الفرد .  
ومن الطبيعي أن الغرائز لا تتحرر دفعة واحدة . وإنما هي تنطلق بقدر ما تضعف سلطة الروح .

وأثناء مواصلة التاريخ سيره . نرى هذا التطور يستمر في نفسية الفرد . وفي البنية الأخلاقية للمجتمع الذي يكتف عن تعديل سلوك الأفراد . وبقدر ما تتحرر هذه النزعة من قيودها في المجتمع يكتف التحرر الأخلاقي الذي يمارسه الفرد في أفعاله الخاصة ، شيئاً فشيئاً .

ولو استطعنا في هذا الحين بوسيلة دقيقة المراقبة لهذه الظروف النفسية بغية تتبع نتائج هذا الاطراد . كما هو الشأن في وسائل المراقبة التي توفر في مختبرات علوم الطبيعة . لأتمكن أن نلاحظ انخفاضاً في مستوى أخلاق المجتمع . أو أنتا نلاحظ . وهو ما يؤول إلى النتيجة نفسها . نقصاً في الفعالية الاجتماعية للفكرة الدينية ، وأن هذه الفكرة تظل مواصلة لنقصانها منذ أن دخلت الحضارة منعطف العقل .

فأوج أي حضارة . وأعني به ازدهار العلوم والفنون فيها . يلتقي من وجهاً نظر «علم العلل<sup>(١)</sup>» البحث مع بدء مرض اجتماعي معين لما يجتنب انتقام المؤرخين وعلماء الاجتماع بعد . لأن آثاره المحسوسة لا تزال بعيدة . وبهذا نواصل الفريدة المكبوحة الجماح بيد الفكر الدينية سعيها إلى الانطلاق والتحرر . وتستعيد الطبيعة غلبتها على الفرد وعلى المجتمع شيئاً فشيئاً .  
وعندما يبلغ هذا التحرر تمامه ، يبدأ الطور الثالث من أبووار الحضارة .

---

(١) ( étiologie ) .

طور الغريرة التي تكشف عن وجهها تماماً . وهنا تنتهي الوظيفة الاجتماعية للفكرة الدينية التي تصبح عاجزة عن القيام بمهمتها تماماً في مجتمع متخل يكون قد دخل نهائياً في ليل التاريخ وبذلك تم دوره في الحضارة .

وهكذا تكون في هذا الطور إزاء علم بعثته الدوافع النامية عن الفكرة الدينية ، وأشارت به أنوار الحضارة غير أنه إذا انتهت دورتها فقد جرفته الفوضى واستحال إلى عدم . أو إلى علم إتفاعي يعيش أصحابه على حساب العجل المنشر .

فدوره الحضارة إذن تم على هذا المنوال ، إذ تبدأ حينما تدخل التاريخ فكرة دينية معينة ، أو « عندما يدخل التاريخ مبدأ أخلاقي معين » ( Zthos ) على حد قول « كيسر لنغ » كما أنها تنتهي حينما تفقد الروح نهائياً الهمينة التي كانت لها على الفرائز المكتوبة أو المكتوبة الجماح .

و قبل بدء دوره من الدورات أو عند بدايتها يكون الإنسان في حالة سابقة للحضارة . أما في نهاية الدورة فإن الإنسان يكون قد تفسخ حضارياً وسلبت منه الحضارة تماماً . فيدخل في عهد ما بعد الحضارة .

إذا كان ممكناً المائلة بين هاتين الحالتين من وجهة نظر سطحية لما فيهما من وجه الشبه الظاهرة . فإنه من الخطأ المائلة بينهما من وجهة بيولوجية – تاريخية :  
إذ الإنسان الذي تفسخ حضارياً مختلف تماماً للإنسان السابق على الحضارة  
أو الإنسان النطري .

فالأخير ليس مجرد إنسان خارج عن الحضارة فحسب – كما هي الحال مع الثاني الذي سميته فيما سلف « بالإنسان الطبيعي » إذ الإنسان المسلوب الحضارة لم يعد قابلاً لإنجاز « عمل متحضر » ( Oeuvre Civilisatrice ) إلا إذا تغير هو نفسه عن جذوره الأساسية .

وعلى العكس من ذلك ، فإن الإنسان السابق على الحضارة يظل مستعداً ... كما هي الحال مع البدوي المعاصر للنبي – للدخول في دورة الحضارة .

ونستطيع التمثيل لهذه الاعتبارات بصورة مستقاة من « علم الطاقة المائية » .

وذلك باتخاذنا كحد للمقارنة « جزئياً » من الماء في وضعين مختلفين : يكون في أولهما « قبل » وصوله إلى خزان يتبع الكهرباء وفي ثالثهما « بعد » خروجه منه . فهذا الجزيء عندما يكون « قبل » الخزان ، يعطينا صورة للإنسان السابق على الحضارة ، أي الذي لم يدخل بعد في دورة حضارة معينة : فهو جزيء منطوي على طاقة مذخورة معينة . قابلة لتأدية عمل نافع ، إذا ما استعملتها أجهزة الخزان في الري أو في إنتاج الكهرباء .

غير أن هذا الجزيء يصبح قاصراً عن تأدية العمل نفسه ، منذ أن يصبح « بعد » الخزان ، لأنّه يكون قد فقد طاقته المذخورة : وهو ما يعطينا صورة للإنسان المنحل حضارياً أو الإنسان الذي خرج من دورة الحضارة . ذلك أن هذا الجزيء الخارج من خزانه ، لم يعد في امكانه أن يستعيد حالته إلا بواسطة عملية جوهرية تتصل في عملية التبخر التي ترجع به إلى حالة بخارية . وفي التيارات الجوية الملائمة التي تترجمه إلى أصله . حيث يتم تحوله من جديد إلى جزيء مائي واقع « قبل » خزان معين .

تلك صورة للإنسان قبل دخوله في دورة حضارة من الحضارات ، وبعد خروجه منها .

والاعتبارات هذه تبين لنا كيف « تشرط » الفكرة الدينية سلوك الإنسان حتى تجعله قابلاً لإنجاز رسالة « محضرة » غير أن دور الفكرة الدينية لا يكتفي بالوقوف عند هذا الحد . فهي تحل لنا مشكلة تقسيمة اجتماعية أخرى ، ذات أهمية أساسية تتعلق باستمرار الحضارة . فالمجتمع لا يمكنه مواجهة « الصعوبات »<sup>(١)</sup> التي يواجهها بها التاريخ كمجتمع ما لم يكن على بصيرة جلية من هدف جهوده . غير أن النشاط الاجتماعي لا يكون مشمراً وفعلاً وقبلاً للبقاء والاستمرار

(١) راجع محاضر المؤلف عن « الصعوبات ككلمة نمو في المجتمع »

إلا مع وجود « سبب » معين ، يكون من شأنه أن يشرط الطاقات التي يحركها هذا السبب بغاية معينة .

و ضمن هذه العلاقة ، تبدو أفكار « توينبي » أدنى إلى الصواب من أفكار ماركس . إذ الواقع أن نظرية « التحدي » تفسر السبب الذي يشرط التاريخ بغاية معينة . ذلك بإثارة هذا التحدي لمجرد غريزة البقاء الكائنة في إحدى المجموعات البشرية . بينما تظل نظرية الحاجة عاجزة عن تفسير الواقع نفسها بغية اللجوء إلى نوع من المواربة السياسية وذلك باعتمادها على « وعي طبقي » معين أي بإضفائها صبغة سياسية على المشكلة . « فالتحدي » يستلزم عملياً « تعاضاً » أو « ارتباطاً تعاونياً » معيناً بين أفراد مجموعة بشرية معينة ، اقتضى منها وضعها الرد على هذا التحدي بصورة جماعية متآزرة .

وعلى العكس من ذلك . فحاجة القوت الأساسية تستدعي الغريزة الفردية . وتستلزم « منافسة » أو « مزاحمة » معينة ، يتصرف فيها كل فرد لحسابه الخاص مدفوعاً بالقوانين السفلية الموروثة عن النظام الحيواني .

وعلاوة على ذلك ، فالفكرة الدينية التي تشرط سلوك الفرد – كما سبق أن أوضحنا ذلك – تخلق في قلوب المجتمع بحكم غائية معينة<sup>(١)</sup> . وذلك بمنحها إياها الوعي بهدف معين ، تصبح معه الحياة ذات دلالة ومعنى . وهي حينما تمكّن لهذا الهدف من جيل إلى جيل ومن طبقة إلى أخرى . فإنها حينئذ تكون قد مكّنت لبقاء المجتمع ودوامه وذلك بتشتيتها وضمانها لاستمرار الحضارة .

وإن هذه المشكلات ذاتها التي تتعلق بعلم النفس الفردي والاجتماعي . قد سبق أن وجدت لها الفكرة الإسلامية حلها منذ ثلاثة عشر قرناً من الزمن . حتى تحرك الإنسان السابق على الحضارة والذي بني الحضارة الإسلامية . . . . . إلى حيث يسوقه الله .

---

(١) تتجلّى هذه « الغائية » في مفهوم « آخرة » وتحقق تاريخياً في صورة حضارة .

# العنصر الأول

# الإنسان



إن المشاكل التي تحيط بالانسان<sup>(١)</sup> تختلف باختلاف بيئته ، فالإنسانية لا ت unify مشكلة واحدة ، بل مشاكل متنوعة ، تبعاً لتنوع مراحل التاريخ . فلا يمكن لنا أن نقارن في الوقت الحاضر بين رجل أوروبا المستعمر ، ورجل العالم الإسلامي القابل للاستعمار ، لأن كليهما في طور تاريخي خاص به .

ففي بلد أوروبية كبلجيكا ، نجد الرجل لا يتمتع بتوازن اقتصادي في حياته ، فهناك اضطراب تتج عن عدم الملاءمة بين حاجاته وتيار الاتجاه الصناعي المسرع ، ومن هنا تنشأ مشكلة اجتماعية يعانيها شعب بلجيكا ، وهي مشكلة « حركة » مضطربة لا يشعر بها شعب لا يعيش في مجال هذا التيار . بينما البلاد الإسلامية على تقىض ذلك أزمتها ليست في الحركة بل في « الركود » ، فهو مشكلة الانسان المتوطن فيها ، الذي عزف عن الحركة ، وقعد عن السير في ركب التاريخ .

فالامر في الحالة الأولى يتعلق بحاجات غير مشبعة ، وديناميكية مضطربة ، على حين يتعلق في الأخرى بعادات راكدة وضعفت الفرد في حالة توازن خامد ، وتحول تام ، في الوقت الذي خطت فيه الحضارة خطوات العماليق .

وعليه فالامر متصل بمشكلتين مختلفتين في أساسهما ، فهناك هم في حاجة الى مؤسسات ، بينما تحتاج هنا الى رجال ، فمن الرجل تنبع المشكلة الإسلامية بأكملها ، وبخاصة في الجزائر ، فالمسألة هي :

يجب أولاً أن نصنع رجالاً يمشون في التاريخ ، مستخدمين التراب والوقت والموارد في بناء أهدافهم الكبرى .

---

(١) ندرس هنا مشكلة الانسان في عمومها ، وسيكون الحديث غالباً عن الرجل ثم تخصص فصلاً للمرأة بعد ذلك .

ففي بلاد مستعمرة كالجزائر ، نرى أنه ليس فيها طبقات ، وإنما هنالك  
صنفان من الناس :

الصنف الأول : وهو الذي يسكن المدينة ، إما متعطل لا يعمل شيئاً ، وإما  
أنه يبيع بعض العقارات وال الحاجات ، وإما أنه « شاويش » في إدارة استعمارية ،  
وبعض آخر نجده محامياً أو صيدلياً أو قاضياً ، وقليل ماهم .

والصنف الثاني : وهو الذي يسكن الباية مترحلاً بلا مواعش ، فلا حاصلاً بلا  
محراث ولا أرض .

والفرق بين هذين الصنفين هو أن ساكن الحضر رجل قليل ، تمثل فيه  
القلة في كل شيء . والثاني رجل الفطرة الذي يرضى من الأشياء بالعدم ؛ ولكن  
رب عدم خير من القليل ، إذ أن رجل المدينة الذي رضي بالقليل من الأشياء ، قد  
تغلغلت في نفسه دواعي الانحطاط التي قضت على المدنيات المتعاقبة على بلاده  
من أيام قرطاجنة ، فهو يحمل روح الهزيمة بين جوانحه ، فقد عاش حياته دائماً في  
منحدر المدينة إذ هو دائماً في متتصف طريق . وفي متتصف فكرة ، وفي متتصف  
تطور ، لا يعرف كيف يصل إلى هدف ، إذ هو ليس « نقطة الانطلاق » في التاريخ  
لرجل الفطرة ؛ ولا « نقطة الانتهاء » لرجل الحضارة ، بل هو « نقطة التعليق »  
في التطور ، وفي التاريخ ، وفي الحضارة . فرجل المدينة إذن يصدق عليه هذان  
الوصفان : « رجل القلة » و « رجل النصف » الذي دخل في ميدان فكرة هي  
الصلاح ، فمسخها (نصف فكرة) وأطلق عليها اسم « السياسة » لأنها لم يكن  
مستعداً إلا لنصف جهد ، ونصف اجتهاد ، ونصف طريق .

واليوم فإن ذلك الرجل المقل يحاول وضع القضية الجزائرية في طريق نصف  
الحل ، أمام المجلس المنصف بين المستعمرتين وأهل البلاد ذلك المجلس الذي فرضه  
الاستعمار كميدان لإنصاف المشقين<sup>(١)</sup> .

(١) ولا زال هذا النوع يحمل بين طياته كل النكبات التي تعل بلاده ، متكررة كل مرة في ثوب  
جديد .

فقد صار من اللازم أن نضع أمامنا المشكلة بأكملها ، وأن نأخذ في اعتبارنا  
ـ على الأخص ـ عنصرها الأساسي : الرجل ، ويلزمنا أولاً أن نفهم كيف يؤثر  
الإنسان في تركيب التاريخ الذي درسنا قانونه في الفصل السابق ٠

ومن الملاحظ أنه في القرن العشرين يؤثر الفرد في المجتمع بثلاثة مؤثرات :  
أولاً : بفكره ٠ ثانياً : بعمله ٠ ثالثاً : بماله ٠

وحascal البحث أن قضية الفرد منوطه بتوجيهه في نواح ثلاثة :  
أولاً ـ توجيه الثقافة ٠

ثانياً ـ العمل ٠

ثالثاً ـ رأس المال ٠

\* \* \*

## فِكْرَةُ التَّوْجِيهِ

لَا بدَ لَنَا — قَبْلَ كُلِّ شَيْءٍ — مِنْ تَعْرِيفِ فِكْرَةِ التَّوْجِيهِ ، فَهُوَ — بِصَفَةِ عَامَةٍ —  
قُوَّةٌ فِي الْأَسَاسِ ، وَتَوَافُقٌ فِي السَّيِّرِ ، وَوَحْدَةٌ فِي الْمَهْدِ فَكُمْ مِنْ طَاقَاتٍ وَقُوَّى لَمْ  
تُسْتَخَدْ ، لَا نَتَأْتِيَنَا لَا نَعْرِفُ كَيْفَ نَكْتَلُهَا !

وَكُمْ مِنْ طَاقَاتٍ وَقُوَّى ضَاعَتْ فَلَمْ تَحْقِقْ هَدْفَهَا ، حِينَ زَحَمَتْهَا قُوَّى أُخْرَى ،  
صَادِرَةٌ عَنْ نَفْسِ الْمُصْدِرِ ، مُتَجَهَّةٌ إِلَى نَفْسِ الْمَهْدِ !

فَالْتَّوْجِيهُ هُوَ تَجْنِبُ هَذَا الْإِسْرَافِ فِي الْجَهَدِ وَفِي الْوَقْتِ . فَهُنَاكَ مِلايين  
السَّوَاعِدُ الْعَالِمَةُ ، وَالْعُقُولُ الْمُفَكَّرَةُ فِي الْبَلَادِ الْإِسْلَامِيَّةِ ، صَالِحةٌ لِأَنْ تُسْتَخَدَ فِي  
كُلِّ وَقْتٍ ، وَالْمُلِمُ هُوَ أَنْ نَدِيرُ هَذَا الْجَهازَ الْهَائِلَ ، الْمَكْوُنُ مِنْ مِلايينِ السَّوَاعِدِ  
وَالْعُقُولِ ، فِي أَحْسَنِ ظَرْفَهُ الزَّمْنِيَّةِ ، وَالْإِتَاجِيَّةِ ، الْمُنَاسِبَةِ لِكُلِّ عَضُوٍّ مِنْ أَعْصَائِهِ .  
وَهَذَا الْجَهازُ حِينَ يَتَحَركُ ، يَحْدُدُ مَجْرِيَ التَّارِيخِ نَحْوَ الْمَهْدِ الْمُشَوَّدِ ، وَفِي  
هَذَا تَكْمِنُ أَسَاسًا فِكْرَةُ تَوْجِيهِ الْإِنْسَانِ ، الَّذِي تَحْرِكَهُ دُفْعَةٌ دِينِيَّةٌ ، وَبِلْغَةُ الْإِجْتِمَاعِ :  
الَّذِي يَكْتَسِبُ مِنْ فَكْرَتِهِ الْدِينِيَّةِ مَعْنَى (الْجَمَاعَةِ) وَمَعْنَى (الْكَفَاحِ) .

# توجيه الثقافة

تعريف الثقافة :

إن توجيه الأشياء الإنسانية يعني أولاً تعريفها ، وفي التاريخ منعطفات هائلة خطيرة ، يتحتم فيها هذا التعريف ، والنهضة في العالم الإسلامي إحدى تلك المنعطفات ، والثقافة من هذه الأشياء الأساسية التي تتطلب بالحاج تعريفها ، بل تعريفين :

الأول : يحددها في ضوء حالتنا الراهنة .

والثاني : يحددها حسب مصيرنا .

لأن جيلنا هذا حد فاصل بين عهدين : عهد الكساد والخمول ، وعهد النشاط والمدنية .

فتعذر قد شرعنا في بناء نهضتنا منذ خمسين عاماً ، ذلك هو مكاننا أي تلك هي اللحظة الخاطفة التي تسجل نهاية الظلام في ضميرنا ، ودبيب الحياة في ذلك الضمير . فهي اللحظة الفارقة بين عهد الفوضى الجامدة ، والجمود الفوضوي ، وعهد التنظيم والتركيب والتوجيه .

وحيثما يصل التاريخ إلى مثل هذا المنعطف من دورة الحضارة ، فإنه يصل إلى المنطقة التي تتصل فيها نهاية عهد بداية عهد آخر ، ويتجاوز فيها ماضي الأمة المظلم ، مع مستقبلاً المشرق البسام .

وهكذا حين تتحدث عن النهضة ، يلزمها أن تتصورها من ناحيتين :

١ - تلك التي تتصل بالماضي ، أي بخلاصة التدهور ، وتشعبها في الأنفس  
والأشياء ٠

٢ - تلك التي تتصل بخسائر المصير ، وجذور المستقبل ٠

هذا التمييز الضروري ليس موضوعه مظهر الترف العقلي لطائفة من الناس من نوع «الباشوات» ، ولكن موضوعه تكيف حالة شعب بأكمله ، وتقرير مصيره ، بما في ذلك حالة السائل ، مadam السؤال موجوداً في النظام الاجتماعي . وإنَّه ليجب بادئ الأمر تصفية عاداتنا وتقالييدنا ، وإطارنا الخلقي والاجتماعي ، مما فيه من عوامل قاتلة ، ورغم لا فائدة منها ، حتى يصنفو الجو للعوامل الحية والداعية إلى الحياة ٠

وإن هذه التصفية لا تتأتى إلا بتفكير جديد ، يحطم ذلك الوضع الموروث عن فترة تدهور مجتمع أصبح يبحث عن وضع جديد ، هو وضع النهضة ٠

ونخلص من ذلك إلى ضرورة تحديد الأوضاع بطريقتين :

الأولى : سلبية تفصلنا عن رواسب الماضي ٠

والثانية : إيجابية تصلنا بمقتضيات المستقبل ٠

ولعل هذه النظرية قد لوحظ أثرها في الثقافة الغربية في عهد نهضتنا إذ كان توماس الأكويني ينفيها - ولو عن غير قصد منه - لتكون الأساس الفكري للحضارة الغربية . وما كانت ثورته ضد ابن رشد ، ضد القديس أوغسطين ، إلا مظهراً للتجدد السلبي ، حتى يستطيع تصفية ثقافته مما كان يراه فكرة إسلامية ؛ أو ميراثاً ميتاً فيزيقاً للكنيسة البيزنطية ٠

وأتى بعده ديكارت بالتحديد الإيجابي ، الذي رسم الثقافة الغربية طريقها الموضوعي ، الذي يبني على النهج التجريبي ذلك الطريق ، الذي هو في الواقع السبب المباشر لتقدم المدينة الحديثة تقدمها المادي ٠

والحضارة الاسلامية نفسها قامت بعملية التحديد هذه من ناحيتها السلبية والابيجاية ، إلا أن الحضارة الاسلامية قد جاءت بهذين التحدideين مرة واحدة ، وصدرت فيهما عن القرآن الكريم ، الذي نهى الأفكار الجاهلية البدالية ، ثم رسم طريق الفكرة الاسلامية الصافية التي تخطط للمستقبل ، بطريقة ايجابية .

وهذا العمل نفسه لازم اليوم للنهضة الاسلامية .

ولعل هذه المسألة قد أصبحت منذ زمن قريب موضع بحث وتأمل وإننا لنجد فعلاً في روح الاصلاح التي هبت على العالم الاسلامي منذ محمد عبده وتلامذته كأين باديس ، بشائر ذلك التحديد السلبي الذي حاولوا فيه تحطيم عللنا وعوامل انحطاطنا .

ولكن الدوائر الأزهرية والزيتونية لم تعبأ بتلك المحاولة من قبل محمد عبده وتلامذته ، ولم تستطع أن تتصور في بعض الأحيان النتائج التي تقضيها الحركة الاصلاحية ، وهذا الأمر يعود بلا شك إلى ما بقي في أفسوسنا من وطأة شديدة للانحطاط .

وأما التحديد الإيجابي فإننا ، وإن كان قد وضع لنا مجبله ، إلا أنه لا يزال غامضاً غير محدد .

فليس المقصود هنا من التحديد الإيجابي وضع منهاج جديد للتفكير فإن ديكارت قد وضعه بصورة لا تتوهم تغييرها . إلا بانقلاب علمي هائل ، لا تتحمله الظروف الآن . وإنما المقصود تحديد محتواه من العناصر الجوهرية التي نراها لازمة تماماً للثقافة وهي :

- ١ - الدستور الخلقي .
- ٢ - الذوق الجمالي .
- ٣ - المنطق العملي .

#### ٤ - الصناعة بتعبير ابن خلدون أي (Technique).

\* \* \*

ولكن هذا التحديد المزدوج للثقافة لا أثر له إلا إذا زال ذلك الخلط الخطير الشائع في العالم الإسلامي ، بين ما تقيده كلمتا «ثقافة» و «علم» .  
ففي الغرب يعرفون الثقافة : على أنها تراث «الإنسانيات الأغريقية اللاتينية» بمعنى أن مشكلتها ذات علاقة وظيفية بالانسان : فالثقافة على رأيهم هي : «فلسفة الإنسان» .

وفي البلاد الاشتراكية ، حيث يطبع تفكير ماركس كل القيم ، عرف (يادانوف) الثقافة — في تقريره المشهور الذي قدمه منذ عشر سنوات لمؤتمر الحزب الشيوعي في موسكو — على أنها ذات علاقة وظيفية بالجماعة ، فالثقافة عنده هي : فلسفة المجتمع .

ونزيد هنا أن هذين التعريفين يعتبران من الوجهة التربوية مشتملين على «فكرة عامة» عن الثقافة . دون تحديد لمضونها القابل لأن يدخله التعليم في سلوك الفرد وأسلوب الحياة في المجتمع .

وهذا ما نريد أن نحاوله هنا . حين نربط ربطاً وثيقاً بين الثقافة والحضارة .  
وفي ضوء هذا الرابط تصبح الثقافة نظرية في السلوك ، أكثر من أن تكون نظرية في المعرفة ، وبهذا يمكن أن يقاس الفرق الضروري بين الثقافة والعلم .  
ولكي نفهم هذا الفرق يجب أن تتصور — من ناحية — فردين مختلفين في الوظيفة وفي الظروف الاجتماعية ، ولكنهما يتميzan لمجتمع واحد ، كطبيب إنجليزي ، وراغب إنجليزي مثلاً .

ومن ناحية أخرى تتصور فردين متعددين في العمل والوظيفة ، ولكنهما يتميzan إلى مجتمعين في درجة تقدمهما وتطورهما ، فالأخوان يتميز سلوكهما إزاء

مشكلات الحياة بتماثل معين في الرأي ، يتجلّى فيه ما يسمى «الثقافة الانجليزية» . بينما يختلف سلوك الآخرين أحياناً اختلافاً عجيباً يدل على طابع الثقافة الذي يميز أحد الرجلين عن صاحبه ، لأنّه يميز المجتمع الذي ينتمي إليه .

هذا التماثل في السلوك في الحالة الأولى ، والاختلاف في السلوك في الثانية ، مما الملاحظتان المسلم بما في المشكلة التي أمامنا ، وعليه فالتماثل أو الاختلاف في السلوك ناتج عن الثقافة لا عن العلم .

ونحن نريد أن تؤكّد هذا ، لندرك أنّ السلوك الاجتماعي للفرد خاضع لأشياء أعم من المعرفة ، وأوثق صلة بالشخصية ، منهم ، بجمع المعلومات ، وهذه هي الثقافة .

فالثقافة إذن تتعرّف بصورة عملية على أنها : مجموعة من الصفات الأخلاقية ، والقيم الاجتماعية التي يلقاها الفرد منذ ولادته كرأسمال أولى في الوسط الذي ولد فيه ، والثقافة على هذا هي المحيط الذي يشكّل فيه الفرد طباعه وشخصيته .

وهذا التعريف الشامل للثقافة هو الذي يحدد مفهومها ، فهي المحيط الذي يعكس حضارة معينة ، والذي يتحرك في نطاقه الإنسان المتحضر . وهكذا نرى أنّ هذا التعريف يضم بين دفتيه فلسفة الإنسان ، وفلسفة الجماعة ، أي (معطيات) الإنسان (ومعطيات) المجتمع ، معأخذنا في الاعتبار ضرورة انسجام هذه المعطيات في كيان واحد ، تحدّثه عملية التركيب التي تجريها الشرارة الروحية ، عندما يؤذن فجر إحدى الحضارات .

ولكن لا سبيل لعودة الثقافة إلى وظيفتها الحضارية إلا بعد تنظيف الموضوع من الحشو أو الانحراف الذي أحدثه فيه عدم فهمنا لمفهوم «ثقافة» .

وهذا يعني أنه يجب أولاً أن نوضح هذا الحشو من ناحية ، ثم أن نوضح من ناحية أخرى معنى الثقافة ، حتى يكون سلوكنا الشخصي وأسلوب الحياة في المجتمع الذي نعيش فيه مطابقين لمفهوم لا غموض فيه ، لا من وجهة التاريخ أي

عندما تتصور الثقافة كالشيء الذي يصنع التاريخ ، ولا من الوجهة التربوية ، عندما نعتبر الثقافة كالشيء الذي يكيف الإنسان الذي يصنع التاريخ ، أي عندما نريد فهم وظيفة اجتماعية وتطبيقاتها في مجتمع معين ٠

### الحرفية في الثقافة :

فاما الحشو الذي نشير اليه فإنه تج عن عدم محاولتنا تصفيية عاداتنا وحياتنا مما يشوبها من عوامل الانحطاط – كما أشرنا سابقاً – أن ثقافة نهضتنا لم تنت سوى حرفين منبئين في صنوف شعب أمري ٠

ونحن مدینون بهذا النقص لرجل « القلة » الذي بتر فكرة النهضة فلم ير في مشكلتها إلا حاجاته ومطامعه ، دون أن يرى فيها العنصر الرئيسي لما في نفسه من كسداد وعليه ، فإنه لم ير في الثقافة إلا المظهر التافه ، فملي عنده : طريقة ليصبح شخصية بارزة ، وإن زاد : فعلم يجعل رزقاً ٠

وتتيجة هذا التحرير لمعنى الثقافة متجسدة في ذات مانسيه : « المتعال أو المتعامل » ٠

والحقيقة أنها قبل خمسين عاماً كنا نعرف مرضًا واحدًا يمكن علاجه ، هو الجهل والأمية ، ولكننا اليوم أصبحنا نرى مرضًا جديداً مستعصياً هو (المتعال) ٠ وإن شئت فقل : الحرفية في التعلم ، والصعوبة كل الصعوبة في مداواته ٠ وهكذا فقد أتيح لجيئنا أن يرى خلال النصف الأخير من هذا القرن ظهور نموذجين من الأفراد في مجتمعنا : حامل المركبات ذي الشاب البالية ، وحامل اللافتات العلمية ٠

إذاً كنا ندرك بسهولة كيف نداوي المريض الأول ، فإن مداواتنا للمريض الثاني لا سبيل إليها ٠ لأن عقل هذا المريض لم يقتن العلم ليصيره ضميراً فعالاً ، بل يجعله آلة للعيش ، وسلماً يصعد به إلى منصة البرمان ٠ وهكذا يصبح العلم مسخة وعملة زائفة ، غير قابلة للصرف ٠ وإن هذا النوع من الجهل لأدھي وأمر من الجهل المطلق ، لأنّه جهل حجرته الحروف الأبجدية ، وجاهل هذا النوع

لا يقوم الأشياء بمعانيها ولا يفهم الكلمات برماميها ، وإنما بحسب حروفها ، فهي تتساوى عنده إذا ما تساوت حروفها ، وكلمة « لا » تساوي عنده « نعم » لو احتمل أن حروف الكلمتين متساوية ٠

وكلام هذا المتعلم ليس « كتهمة » الصبي فيها « صبيانية » وبراءة ، فهو ليس متدرجاً في طريق التعلم كالصبي ، وإنما « تهتمة » يتمثل فيها شيخوخة وداء عضال ، فهو الصبي المزمن ٠

فلا بد من إزالة هذا المريض ، ليصنفو العجو للطالب العاقل الجاد ، وعليه فإن مشكلة الثقافة لا تخص طبقة دون أخرى ، بل تخص مجتمعنا كله ، بما فيه المتعلم ، والصبي الذي لما يبلغ مرحلة التعلم ، إنها تشمل المجتمع كله ٠ من أعلاه إلى أسفله ، إن بقي هناك علو في مجتمع فقد حاسة العلو ، فأصبحت هذه الحاسة عنده أفقية ، زاحفة ، راقدة ٠

إنه من أوليات واجبنا أن تعود الثقافة عندنا إلى مستواها الحقيقي ولذلك يجب أن نحددها كعامل تاريخي لكي تفهمها ، ثم نظام تربوي تطبيقي لشرها بين طبقات المجتمع ٠

#### معنى الثقافة في التاريخ :

لا يمكن لنا أن تتصور تاريخاً بلا ثقافة ، فالشعب الذي فقد ثقافته قد فقد حتماً تاريخه ٠

والثقافة – بما تتضمنه من فكرة دينية نظمت الملحة الإنسانية في جميع أدوارها من لدن آدم – لا يسوغ أن تعتبر علمًا يتعلمه الإنسان ، بل هي محيط يحيط به ، وإطار يتحرك داخله ، يغذى الحضارة في احسائه ، فهي الوسط الذي تتكون فيه جميع خصائص المجتمع المتحضر ، وتشكل فيه كل جزئية من جزئياته ، تبعاً للغاية العليا التي رسماها المجتمع لنفسه ، بما في ذلك الحداد ، والفنان ، والراعي ، والعالم ، والإمام ، وهكذا يتربك التاريخ ٠

فالثقافة هي تلك الكتلة نفسها ، بما تتضمنه من عادات متجانسة وعمريات متقاربة ، وتقاليد متكاملة وأذواق متناسبة . وعواطف متشابهة . وبعبارة جامعة هي كل ما يعطي الحضارة سماتها الخاصة . ويحدد قطبيها : من عقلية ابن خلدون . وروحانية الفزالي . أو عقلية ديكارت . وروحانية جان دارك . هذا هو معنى الثقافة في التاريخ .

#### معنى الثقافة في التربية :

وإذا حاولنا أن نحدد الثقافة بمعناها التربوي ، فيجب أن نوضح هدفها ، وما تتطلبه من وسائل التطبيق .

فأما الهدف فإنه قد اتضح بما قدمنا في الفصل السابق من أن الثقافة ليست علمًا خاصًا لطبقة من الشعب دون أخرى ، بل هي دستور تتطلبه الحياة العامة ، بجميع ما فيها من ضروب التفكير والتنوع الاجتماعي .

وعلى الأخص ، إذا كانت الثقافة هي الجسر الذي يعبره المجتمع إلى الرقي والتمدن ، فإنها أيضًا ذلك الحاجز الذي يحفظ بعض أفراده من السقوط من فوق الجسر إلى الهاوية .

وعلى هدي هذه القاعدة تشتمل الثقافة في معناها العام على إطار حياة واحدة ، يجمع بين راعي الفن والعالم ، بحيث توحد بينهما دواعٍ مشتركة ، وهي تهتم في معناها الخاص بكل طبقة من طبقات المجتمع فيما يناسبها من وظيفة تقوم بها ، وما لهذه الوظيفة من شروط خاصة ، وعلى ذلك فإن الثقافة تتدخل في شؤون الفرد ، وفي بناء المجتمع ، وتعالج مشكلة القيادة فيه ، كما تعالج مشكلة الجماهير .

وإذا ما أردنا إيضاحاً أوسع لوظيفة الثقافة فلنمثل لها بوظيفة الدم ، فهو يتربك من الكريات الحمراء والبيضاء ، وكلاهما يسبح في سائل واحد من « البلازم » ، ليغذي الجسم : فالثقافة هي ذلك الدم في جسم المجتمع ، يغذي

حضارته ، ويحمل أفكار « النخبة » كما يحمل أفكار « العامة » ، وكل من هذه الأفكار منسجم في سائل واحد من الاستعدادات المشابهة ، والاتجاهات الموحدة ، والأذواق المتناسبة .

وفي هذا المركب الاجتماعي للثقافة ينحصر برئامجها التربوي ، وهو يتالف من عناصر أربعة . يتخذ منها الشعب دستوراً لحياته المثقفة :

- ١ - عنصر الأخلاق لتكوين الصلات الاجتماعية .
- ٢ - عنصر الجمال لتكوين الذوق العام .
- ٣ - منطق عملي لتحديد أشكال النشاط العام .
- ٤ - الفن التطبيقي الموائم لكل نوع من أنواع المجتمع ، أو ( الصناعة ) حسب تعبير ابن خلدون .

\* \* \*

# التجيّه الأخلاقي

لسنا هنا نتمنى بالأخلاقيات الفلسفية؛ ولكن من الناحية الاجتماعية . وليس المقصود هنا تطبيق مبادئ ، خلقية ، بل أن نحدد ( قوة التماسك ) الالزام للأفراد في مجتمع يريد تكوين وحدة تاريخية ، هذه القوة مرتبطة في أصلها بغيرزة ( الحياة في جماعة ) عند الفرد ، والتي تتيح له تكوين القبيلة والعشيرة والمدينة والأمة . وتستخدم القبائل الموجلة في البداوة هذه الغريرة لكي تجتمع ، والمجتمع الذي يتجمع لتكون حضارة ، فإنه يستخدم نفس الغريرة ، ولكنها يهذبها ويوظفها بروح خلقية سامية .

هذه الروح الخلقية منحة من السماء الى الارض ، تأتيها مع نزول الأديان ، عندما تولد الحضارات ، ومهما تها في المجتمع ربط الأفراد بعضهم ببعض ، كما يشير الى ذلك القرآن الكريم في قوله تعالى :

( وألف بين قلوبهم لو أفقن ما في الأرض جميعاً ما أكفتَ بين قلوبهم ،  
ولكن الله أله بينهم ، إله عزيز حكيم ) .

ومن العجب أن نجد اتفاقاً له مفاهيم ودلائله بين ما توحى به هذه الآية ، وبين معنى الكلمة « دين » ( Religion ) في أصلها اللاتيني فهي تعني هنالك « الربط والجمع » -

وليس من شك في أن نظرات المثقفين عندنا – أي المتعلمين – إلى المدينة الغربية مؤسسة على غلط منطقي ، إذ يحسبون أن التاريخ لا يتتطور ، ولا تتطور معه مظاهر الشيء الواحد الذي يدخل في نطاقه ، حتى أنهم حين ينظرون إلى الشيء

بعد حين يحسبونه قد تبدل بشيء آخر ، وما هو في الحقيقة إلا الشيء نفسه ، تنكر لهم في مظهره الجديد .

وإن شبابنا لينظرون إلى المدينة الغربية في يومها الحالي ، ويضربون صفحات عن أمسها الغابر ، حيث نبتت أولى بذورها ، وتلونت في تطورها ونموها ألواناً مختلفة ، وما فتئت تتلون عبر السنين حتى استوت على لونها الحاضر فحسبناها بناتاً جديداً .

ولو أتنا تناولنا بالدراسة مشروعًا اجتماعياً ، كجمعية حضانة الأطفال في فرنسا على سبيل المثال ، لبدا لنا من أول نظرة في صورة جمعية تقوم على شؤونها دولة مدنية ، فنحكم إذا عليها بأنها مؤسسة نشأت في بادئ أمرها على أساس مدينة (لا دينية) ! .. في حين لو درستنا تاريخها ، ورجعنا إلى أصول فكرتها الأولى ، لوجدناها ذات أصل مسيحي ، فهي تدين بالفضل إلى القديس (فانسان دي بول) الذي أنشأ مشروع الأطفال المشردين ، خلال النصف الأول من القرن السابع عشر .

غير أن نظرتنا العابرة هذه ، جعلتنا ننظر إليه وكأن تاريخه قد ابتدأ من يوم ان التفتت أنظارنا إليه ، فأغرناه بعض اهتمامنا في صورته الطارئة لا في جوهره وهذا شأن شبابنا في نظرتهم إلى الأشياء ، فإن أكبر مصادر خطتنا في تقدير المدينة الغربية أتنا نظر إلى متاجاتها وكأنها نتيجة علوم وفنون وصناعات ، وتسى أن هذه العلوم والفنون والصناعات ما كان لها أن توجد ، لو لا صلات اجتماعية خاصة ، لا تتصور هذه الصناعات والفنون بدونها ، فهي الأساس الخلقي ، الذي قام عليه صرح المدينة الغربية ، في علوم وفنونه ، بحيث لو ألفينا ذلك الأساس لسرى الإلغاء على جميع ما نشاهده اليوم من علوم وفنون ، فلو أخذنا جهاز الراديو مثلاً لرأينا فيه مجھودات علمية وفنية مختلفة ، دون أن يخطر ببالنا أثر القيم المسيحية في بناء هذا الجهاز ، على حين أنه في الواقع أثر من آثار العلاقات الاجتماعية الخاصة ، التي وحدت جهوداً مختلفة (لهرتز) « الألماني ،

و « بوبوف » Popoff « الروسي ، و ( Branly ) الفرنسي ، و ( ماركوني ) Marconi الايطالي ، و ( فلين ) Fleming « الأمريكي فكان الراديو نتيجة هذه الجهود جميعاً وهل هذه العلاقات الخاصة في أصلها سوى الرابطة المسيحية ، التي أنتجت الحضارة الغربية منذ عهد شارلaman ٩٠؟

وهكذا سوف نصل في النهاية – إذا ما تتبينا كل مظاهر مدنی من مظاهر الحضارة الغربية – الى الروابط الدينية الأولى التي بعثت الحضارة وهذه حقيقة كل عصر ، وكل حضارة ٠

إن روح الإسلام هي التي خلقت من عناصر متفرقة كالأنصار والماجرين أول مجتمع إسلامي ، حتى كان الرجل في المجتمع الجديد يعرض على أخيه أن ينكحه من يختار من أزواجه ، بعد أن يطلقها له ، لكي يبني بذلك أسرة !!

إن قوة التماسك الضرورية للمجتمع الإسلامي موجودة بكل وضوح في الإسلام ، ولكن أي إسلام؟؟؟ الإسلام المتحرك في عقولنا ، وسلوكنا ، والمنبعث في صورة إسلام اجتماعي ٠

ـ وقوه التماسك هذه جديرة بأن تؤلف لنا حضارتنا المنشودة ، وفي يدها ضماناً لذلك – تجربة عمرها ألف عام ، وحضارة ولدت على أرض قاحلة ، وسط البدو ، رجال القطرة والصحراء ٠

# التوجيه الجمالي

( إن الله جميل يحب الجمال )

أثر نبوبي

لا يمكن لصورة قبيحة ان توحى بالخيال الجميل ، فإن لمنظراها القبيح في النفس خيالاً أقبح ، والمجتمع الذي ينطوي على صور قبيحة ، لا بد أن يظهر أثر هذه الصور في أفكاره ، وأعماله ، ومساعيه .

ولقد بعثت هذه الملاحظة كل من عنوا بالنفس الاجتماعية من علماء الأخلاق ، أمثال الغزالى ، لدراسة الجمال ، وتقديره في الروح الاجتماعية .

ويمكن أن نلخص أفكارهم — في هذا الصدد — في اعتبارهم « الإحسان » صورة نفسية للجمال .

وترجمة هذا الاعتبار في لغة الاجتماع : أن الأفكار — بصفتها روح الأعمال التي تعبّر عنها أو تسير بوجهها — إنما تتولد من الصور الحسنة ، الموجودة في الإطار الاجتماعي ، والتي تتعكس في نفس من يعيش فيه . وهنا تصبح صوراً معنوية يصدر عنها تفكيره .

فالجمال الموجود في الاطار الذي يشتمل على ألوان ، وأصوات ، وروائح ، وحركات ، وأشكال ، يوحى للإنسان بأفكاره ، ويطبعها بطابعه الخاص من الذوق الجميل ، أو السماحة القبيحة .

بالذوق الجميل الذي ينطبع فيه فكر الفرد ، يجد الإنسان في نفسه تزوعاً إلى الاحسان في العمل ، وتوخياً للكريم من العادات .

ولا شك أن للجمال أهمية اجتماعية هامة ، إذا ما اعتبرناه المسبّب الذي تُبع  
منه الأفكار ، وتصدر عنه بواسطة تلك الأفكار أعمال الفرد في المجتمع ٠

والواقع أن أزهد الأعمال – في نظرنا – له صلة كبرى بالجمال ، فالشيء  
الواحد قد يختلف تأثيره في المجتمع باختلاف صورته التي تنطق بالجمال ، أو  
تنضح بالقبح ، ونحن نرى أثر تلك الصورة في تفكير الإنسان ، وفي عمله ، وفي  
السياسة التي يرسمها لنفسه ، بل حتى في الحقيقة التي يحمل فيها ملابس سفره ٠

ولعل من الواضح لكل إنسان أننا أصبحنا اليوم نفقد ذوق الجمال ، ولو  
أنه كان موجوداً في ثقافتنا ، إذن لسررناه لحل مشكلات جزئية ، تكون في  
مجموعها جانبًا من حياة الإنسان ٠

ويكفينا للتدليل على ذلك ما نراه مثلاً من شأن ذلك الطفل الذي يلبس  
الأسمال البالية ، والثياب القدرة ، التي إن شئنا وصفها لقمنا إنها ثياب حيكت من  
قادورات وجرايم ، مثل هذا الطفل الذي يعيش جسمه وسط هذه القادرات  
والمرعات غير المناسبة ، يحمل في المجتمع صورة القبح والتعاسة مما ، بينما هو  
جزء من ملايين السواعد والعقول التي تحرك التاريخ ، ولكنه لا يحرك شيئاً ، لأن  
نفسه قد دفنت في أوساخه ، ولن تكفينا عشرات من الخطب السياسية لتغيير ما به  
من القبح ، وما يسوده من الضعف النفسي ، والبؤس الشنيع ٠

فإن هذا الطفل لا يعبر عن فقرنا المسلم به ، بل عن تفريطنا في حياتنا ٠

ولنستخدم أبسط معنى للجمال ، ولننظر من قريب إلى أسمال هذا الطفل ،  
 فهي – على كونها أسمالاً – تحمل معنى القبح ، وتحمل أكثر من ذلك جرائم  
تقتله مادياً وأديباً ، فليست هذه الأسمال جرابة للوسيط فقط ، ولكنها سجن لنفس  
الطفل أيضاً ٠

لقد أراد الطفل من الوجهة الخلقيّة ، ستر عورته ، ولكن مرعااته قتلت  
كرامته ، لأن العدالة الشكلية تذهب أحياناً إلى أن «الجنة» تصنع الشیخ ، كما  
أن القبرة تصنع القيس .

وليس من شك في أن مصطفى كمال حينما فرض القبعة لباساً وطنياً للشعب، إنما أراد بذلك تغيير نفس ، لا تغيير ملبس ، إذ أن الملبس يحكم تصرفات الإنسان إلى حد بعيد ٠

فإذا ما لاحظنا أن مرقفات طفلنا قد أصبحت بما تحمل من أوساخ لا تقيه من البرد ، أو الحر ، وجدنا أيضاً أنها لا تستدر في الإنسان عطفاً ، بل تبعث فيه اشمئزازاً ، وذلك بتأثير الصورة الشنيعة ، والرائحة الكريهة ، والألوان المتغيرة ٠

وإن دستور الجمال في النفس الإنسانية ليعبر عن هذه المأساة كلها بكلمة واحدة : إنه لم النظر قبيح !! إلا أنه لا يقف عند هذا الحد ، بل يوحى بالعمل والمعالجة المكنته ٠ ومن المؤكد أننا سوف لا نأتي له بشوب آخر فنحن نريد أن نخلّصه من قبحه في سرعة ويسر ، وإذن فنحن نأخذ بيد هذا الطفل إلى الماء فتنزع عنه مرقعاته ، ونأمره بأن يقوم بغسل واحدة منها ذات لون أقرب إلى الذوق ، قطعة تكفي لستر عورته يغسلها ، ثم يرتديها ، بعد أن يغسل هو أيضاً مما به من وسخ ، ثم نأخذه إلى حلاق يحلق رأسه ، وتركه بعد ذلك يسير في حاله ، بعد أن نعلميه كيف يقصد في مشيه ، وكيف لا يطأطئ رأسه ، فبهذا لا يظل كومة متحركة من الأوساخ ، بل يصبح طفلاً فقيراً يسعى لقوته ، نجد فيه صورة للفقر والكرامة ، لا للقبح والمهانة ٠

ولا يظنن ؟ ظان أننا بضربنا هذا المثل نرى أن ذوق الجمال يسعى لحل مشكلات المساكين فحسب ، بل أردنا التدليل على تأثيره في المجتمع ، باختيار نموذج من صنيع أوضاعنا الاجتماعية ٠ أما تأثيره فعام يمس كل دقيقة من دقائق الحياة ، كذوقنا في الموسيقى ، وفي الملابس ، والعادات ، وأساليب الضحك ، والعطاس ، وطريقة تنظيم بيوتنا ، وتمشيط أولادنا ، ومسح أحذيتنا ، وتنظيف أرجلنا ٠

ولقد صدرت أخيراً بعض الأوامر في مدينة موسكو – نقلتها إلينا الصحافة

بتاريخ ١٩٥٧/٨ - تلزم سكانها بأن يراعوا نظافة مدينتهم ، فهم مهددون بفرض غرامة تبدأ من خمسة وعشرين روبلًا إلى مائة روبل على كل من يبصق في الشارع أو يلقي بأعقاب (السجائر) على الرصيف ، أو يعلق ملابسه في الشباك المطل على الشارع أو يلصق إعلانات على الحوائط ، وأيضاً كل من يركب السيارات العامة بملابس العمل المتسخة .

فلو أتنا سألنا عمدة موسكو مثلاً عن السبب الذي دعا مثل هذه الاجراءات لأجابنا بأنه : النظام . ويجب طبيب من وجهة نظره بأنه : الصحة ، وثالث فنان يذهب إلى أنه : جمال المدينة .

وكل إجابة من هذه الإجابات صادقة كسلوك يميله وضع خاص بكل فرد ولكن جميع هذه الإجابات لا تكون صادقة إلا لأنها تعبّر عن سلوك عام يعكس (الثقافة الشيوعية) التي تصورها في شكلها الأعم الذي سميته في تعريف الثقافة (المحيط) الاجتماعي .

وعليه ، فإن فكرة المحيط تدخل في كل عمل فردي أو إداري في وسط متحضر ، ولكنها تدخل ضمناً فقط – كما رأينا – لا على وجه التحديد ، الذي نريد القيام به هنا حين تتحدث عن أحد مقومات الثقافة وهو : الجمال .

والاطار الحضاري بكل محتوياته متصل بذوق الجمال ، بل إن الجمال هو الاطار الذي تتكون فيه أية حضارة ، فينبغي أن نلاحظه في نقوسنا ، وأن تمثل في شوارعنا ، وبيوتنا ، ومقاهينا ، مسحة الجمال نفسها التي يرسمها مخرج رواية في منظر سينمائي أو مسرحي .

يجب أن يثيرنا أقل نشاز في الأصوات ، والروائح ، والألوان ، كما يثيرنا منظر مسرحي سيء الأداء .

إن الجمال هو وجه الوطن في العالم ، فلنحفظ وجهنا ، لكي نحفظ كرامتنا ، وتفرض احترامنا على جيراننا ، الذين ندين لهم بنفس الاحترام .

## المنطق العملي \*

لستا نعني بالمنطق العملي ذلك الشيء الذي دونت أصوله ، ووضعت قواعده منذ أرسطو ، وإنما نعني به كيفية ارتباط العمل بوسائله ومعانيه وذلك حتى لا نستسهل أو نستعصب شيئاً ، بغية مقياس يستمد معاييره من واقع الوسط الاجتماعي ، وما يشتمل عليه من إمكانيات ، انه ليس من الصعب على الفرد المسلم أن يصوغ مقياساً نظرياً يستتبع به تائج من مقدمات محددة ، غير أنه من النادر جداً أن نعرف المنطق العملي ؛ أي استخراج أقصى ما يمكن من الفائدة من وسائل معينة .

ونحن أحوج ما نكون إلى هذا المنطق العملي في حياتنا ، لأن العقل المجرد متوفّر في بلادنا ، غير أن العقل التطبيقي الذي يتكون في جوهره من الإرادة والانتباه فشيء يكاد يكون معدوماً .

فالمسلم يتصرف مثلاً في أربع وعشرين ساعة كل يوم : فكيف يتصرف فيها؟ وقد يكون له نصيب من العلم ، أو حظ من المال ، فكيف ينفق ماله ، ويستغل علمه؟ .

وإذا أراد أن يتعلم علمًا أو حرفة ، فكيف يستخدم إمكاناته في سبيل الوصول إلى ذلك العلم أو تلك الحرفة؟ .

(\*) لعل القارئ لا يجد كفاية من التفاصيل في هذا الفصل . فإذا أراد تحليلًا أشمل فلينرجع للمؤلف كتاب مشكلة الثقافة ص ٨٧ . حيث توسيع في تحليل معنى المنطق العملي . وكذلك كتابه حديث في البناء الجديد ص ٦٢ وما بعدها .

إننا نرى في حياتنا اليومية جانباً كبيراً من (الللافعلية) في أعمالنا إذ يذهب  
جزء كبير منها في العبث ، والمحاولات المهازلة .

وإذا ما أردنا حصرأ لهذه القضية فأننا نرى سببها الأصيل في افتقادنا الضابط  
الذى يربط بين عمل و的目的 ، بين سياسة ووسائلها ، بين ثقافة ومثلها ، بين فكرة  
وتحقيقها : فسياستنا تجهل وسائلها ، وثقافتنا لا تعرف مثلها العليا ، وإن ذلك  
كله ليتكرر في كل عمل نعمله وفي كل خطوة نخطوها .

ولقد يقال : إن المجتمع الإسلامي يعيش طبقاً لمبادئ القرآن ، ومع ذلك  
فمن الأصوب أن نقول : إنه يتكلم تبعاً لمبادئ القرآن ، لعدم وجود المنطق العملي  
في سلوكه الإسلامي .

ونظرة الى واقعنا لنرى الرجل الأوروبي والرجل المسلم : أيهما ذو نشاط  
وعزم وحركة دائبة ؟

ليس هو الرجل المسلم بكل أسف ، الذي يأمره القرآن كما يعرف ذلك  
 تماماً - بقوله تعالى : ( واقتدى في مشيك ) وقوله : ( ولا تمش في الأرض مرحماً ) .

ألم نقل : إن الذي ينقص المسلم ليس منطق الفكر . ولكن منطق العمل  
والحركة ، فهو لا يفكر ليعمل ، بل ليقول كلاماً مجرداً بل أكثر من ذلك . فهو  
أحياناً يبغض أولئك الذين يفكرون تفكيراً مؤثراً . ويقولون كلاماً منطقياً من  
 شأنه أن يتحول في الحال الى عمل ونشاط .

ومن هنا يأتي عقمنا الاجتماعي ، فنحن حالمون ، ينقصنا المنطق العملي ،  
ولننظر الى الأم التي تريد أن تربى ولدها ، فهي إما أن تبلده بمعاملة أم متوجهة ،  
وإما أن ترخي له العنان ، وتتميع معه ، فإذا أبدت إشارة أو أصدرت أمراً ، شعر  
الطفل بتغافله إرادتها ، فلم يعبأ بها ، إذ أن الوهن والضعف يطبعان منطق قوله ،  
حتى في عين هذا الصبي المسكين .

## الصَّنَاعَة

لا نعني بالصناعة ذلك المعنى الضيق المقصود من هذا اللفظ بصفة عامة في البلاد الإسلامية ، فإن كل الفنون والمهن والقدرات ، وتطبيقات العلوم تدخل في مفهوم الصناعة .

والراعي نفسه له صناعته ، وما يدلنا على القيمة الاجتماعية لهذه الحرفة المتواضعة الرهيبة ، أن لها مدرسة وطنية في فرنسا بمدينة ( رامبولي ) من ضواحي باريس ، فلورأينا الراعي الخريج من هذه المدرسة ، والراعي عندنا ، يقود كل منهما قطيعه ، لعلمنا أي فرق بينهما ؟

ومن المسلم به أن الصناعة للفرد وسيلة لكسب عيشه ، وربما لبناء مجده ، ولكنها للمجتمع وسيلة للمحافظة على كيانه ، واستمرار نموه .

وعليه ، فإنه يجب أن نلاحظ في كل فن هذين الاعتبارين .

وإنا لنرى في هذا الباب ضرورة إنشاء مجلس للتوجيه الفني ، ليحل نظرياً وعملياً المشكلة الخطيرة للتربية المهنية ، تبعاً لحاجات البلاد . وقد بدأ الأخذ بهذا الاتجاه في مصر الآن .

هذا الحل المنطقي لمشكلة الصناعة هو الذي يتتيح لرجل الفطرة ورجل القلة (المدينة) ؛ أن يلجا معاً بباب الحضارة التي بدأت فعلاً تشرق علينا شمسها ونحن واقفون على مفترق الأقدار ؛ وفي مهب الأهواء والمبادئ ، وشعيونا قلقة لا تعرف نفسها طریقاً .

ولسوف تخيب آمالنا التي عقدناها إذا ما عولنا في قضيتنا على العلم الذي

تعلمه في المدارس الرسمية أو غير الرسمية ، أو على ما تعددنا به السياسات الانتخابية ، وما تعددنا إلا غروراً .

ولقد نعلم أن الحل الوحيد منوط بتكون الفرد العامل لرسالته في التاريخ، فقد صار مؤكداً أن السرقة الكبرى التي ورثنا عنها جيلاً من (المتعالمين) ، ورثنا عنها التنافس على المقاعد الأولى ، حتى في لجان الانقاذ في كارثة فلسطين في البلاد الإسلامية .

كل هذه الفضائح التي يغذيها الاستعمار بكل عناء ، لا يمكن أن نضع لها حداً إلا بتحديد الثقافة .

وإن الإمكانيات البسيطة في البلاد الإسلامية لتسمح لنا بأن نصبَّ هذا التحديد سريعاً في واقع التاريخ ، وأن تكون القيادة الفنية التي تحتاج إليها الآن

## المَبْدأُ الْخَلَاقِيُّ وَالذَّوْقُ الْجَمَالِيُّ فِي بَنَاءِ الْحَضَارَةِ

ما من حوار شجر بين الرجل والمرأة ، منذ آدم وحواء ، سواء كان ذلك في صورة رمزية ترمز إليها بعض الإشارات أو كان في صورة لغوية تنطق بها بعض الكلمات إلا والمرأة تحاول أن تظهر من خلال هذا الحوار في مظهر الجمال بينما الرجل يحاول أن يتخد له مظهر القوة . في حين أن القوة هنا ضرب من الجمال . كذلك الجمال الرياضي الذي تعبّر عنه الألعاب الأولمبية ، كما يصورها نحت فيدياس الخالد .

وإن هذا المظهر من قبل المرأة . وتلك المحاولة من طرف الرجل ليعبّر أن عن ذوق الجمال في أبسط صوره ، كما أنها المرجع البعيد الذي إليه يرد تاريخ كل فن ومولده .

فكل علاقة تنشأ بين المرأة والرجل ، مهما تكون درجة البساطة في المجتمع الذي يعيشان فيه تقع بطبيعتها ، وبحكم الغرائز . تحت قانون ذوق الجمال بما فيه من بساطة أو تعقد حسب تطور ذلك المجتمع .

والفنون جميعها : التصوير والموسيقا والشعر والنحت الخ . إنما تعبّر عن تلك العلاقة خلال القرون وعبر التاريخ .

والمرأة من قبائل الكونجو حينما تشق شفتينها لتركب فيما قرطين من نحاس ، إنما تقوم – كما يقولون اليوم – بعملية تجميل مطابقة لتطور وسطها . كما أن

المرأة الصينية المعاصرة لسون يات سين ، التي كانت في طفولتها تضع قدميها في قالب من حديد حتى لا يزيد طولهما عن قدر معين ، إنما هي في هذا تجمل بمثل هذه العملية القاسية .

هذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى ، فإنه منذ هايل وقايل ما اجتمع رجال برجل إلا وتنشأ بينهما علاقة تخضع بحكم طبيعتها منذ اللحظة الأولى لقانون أخلاقي .

من هنا يتضح لنا أن المجتمع يتبع ، مهما تكن درجة تطوره ، بذوراً أخلاقية وجمالية نجدها في عرفه وعاداته وتقاليده . أي فيما نصلح على تسميته بـ ( ثقافته ) في أوسع معاني هذه الكلمة .

وطبيعي أنه بقدر ما تكون هذه « الثقافة » متطورة فإن البذور الأخلاقية والجمالية تكون أقرب إلى الكمال . حتى تصبح وبالتالي القوانين المحددة التي يخضع لها نشاط المجتمع . والدستور الذي تقوم عليه حضارته .

وليس للثقافة ، في صورتها الحية . أعني كنشاط ، تقسيمات تفصل بعضها عن بعض . كتلك الفصول التي نصفها حينما ندرس الثقافة دراسة نظرية – وإنما كانت ثقافة ميتة ، قد حنطها الزمن ، وفصل بعض أجزائها عن بعض علماء الآثار أو علماء التاريخ الذين يختارون أحياناً لتبسيط الأشياء دراستها مجزأة .

أما الثقافة في صورتها الحية ، فهي وحدة ذات أجزاء متماسكة ومتراقبة فيما بينها بروابط داخلية تحدها عرقية الشعب الذي وضعها مطابقة لأخلاقه وأدواته وتاريخه .

والروابط هذه هي التي تضع على الثقافة طابعها الخاص . فتضع طابعاً خاصاً لأسلوب الحياة في المجتمع ولسلوك الأفراد فيه . بمعنى أنها تحدد كل الميزات الإنسانية والتاريخية الخاصة بتلك الثقافة .

إن هناك على الخصوص صلة بين المبدأ الأخلاقي وذوق الجمال ، تكون في

الواقع علاقة عضوية ذات أهمية اجتماعية كبيرة . إذ أنها تحدد طابع الثقافة كله ، واتجاه الحضارة حينما تضع هذا الطابع الخاص على أسلوب الحياة في المجتمع ، وعلى سلوك الأفراد فيه .

فالحياة في مجتمع معين قبل أن تتأثر بالفنون والصناعات ، أي بالجانب المادي أو الاقتصادي من الحضارة تتحدد لها اتجاهها عاماً ولو نا شاملًا . يجعلان جميع تفاصيلها مرتبطة بالبدأ الأخلاقي وذوق الجمال الشائعين في هذا المجتمع . وبعبارة أدق إنها تكون مرتبطة بالعلاقة الخاصة القائمة بينهما .

وتحتاج هذه العلاقة تأتي أولاً في ترتيب خاص يقدم أو يؤخر المبدأ الأخلاقي على ذوق الجمال في « سلم » القيم الثقافية . حتى يتكون نموذج معين من المجتمع بسبب هذا الترتيب .

ويمكنا ان نصوغ هذه العلاقة في صورة جبرية هكذا .

مبدأ إخلاقي + ذوق جمال = اتجاه حضارة .

وتعتبر إذن هذه المعادلة كمقاييس عام يدل عن اتجاه الحضارة كما يدل ما يسميه علماء الرياضة « الدالة » ( $f$  discriminant) في المعادلات الجبرية من الدرجة الثانية<sup>(١)</sup> .

كذلك شأن الحضارة . تغير ميزاتها وتتجه بوجه خاص ، طبقاً لعلاقة المبدأ الأخلاقي وذوق الجمال في المعادلة الحضارية . أي طبقاً لترتيب هذين العنصرين في تلك المعادلة .

وعليه فإنه يمكننا القول بأن هناك ، بصورة عامة ، نموذجين من المجتمع : نموذج يقوم فيه النشاط أساساً ، على الدوافع الجمالية ونموذج يقوم فيه النشاط على الدوافع الأخلاقية أولاً .

---

(١) على شرط أن نعتبر ترتيب عنصريها ثابت لا يتغير . على خلاف المعادلات الجبرية العاديّة .

وهذا الاختلاف الأساسي ليس مجرد اختلاف شكلي .. إنه يؤدي إلى تأثير تاريخية ذات أهمية كبيرة .

فالنموذجان اللذان يختلفان هكذا . بسبب اختلافهما في ترتيب عناصر الثقافة لا يتتطوران في اتجاه واحد ، بل إنه في بعض الظروف تنشأ بينهما مناقصات جذرية : حتى إن الأمر الذي لا يريد أحدهما – بل ولا يمكنه أن يريد – تحقيقه بسبب أخلاقي ، نرى الآخر يحققه ، بسبب جمالي .

ولنتخذ دليلا على هذا من حضارتين :

١ – إن المجتمع الغربي . قد مارس ، من بين فتوته ، فن التصوير وتصوير المرأة العارية على الخصوص بسبب الدافع الجمالي . بينما لا نرى الفن الإسلامي قد خلف آثارا في التصوير كذلك الذي شاهده في متاحف الحضارة الغربية لأن الرادع الأخلاقي في المجتمع الإسلامي لا يطلق العنان للفنان أن يعبر عن كل ألوان الجمال وعلى الخصوص المرأة العارية .

٢ – إن تطور الملابس في المجتمع الغربي ، قد انطلق من نقطة معينة ، هو إبراز جمال المرأة في الشارع بكل ما يمكن أن يوضح مظهره ، بينما نجد أن تطور الملابس في المجتمع الإسلامي قد اتخذ اتجاهها مخالفًا تمامًا الاختلاف إذ هو يهدف أساساً بوسائل « ملالية اللف » أن يخفى جمال المرأة في الشارع<sup>(١)</sup> .

وليس الأمر في هذين الاتجاهين أمر تفكير و اختيار وإنما هو أمر تقليد يخضع للوراثة الاجتماعية وللعادات والتقاليد . وليس يعني هذا أن الثقافة الإسلامية تفقد عنصر الجمال . وإنما تضنه في مكان آخر في سلم القيم .

فكل ثقافة تتضمن عنصر « الجمال » وعنصر « الحقيقة » غير أن عبقرية أحدهما يجعل محورها من الجمال بينما الأخرى تفضل أن يكون محورها « الحقيقة » .

(١) عندما تظهر المرأة المسلمة بالبكيني على البلاج الصومي فإن هذا لا يعني أن المجتمع الإسلامي قد غير ملبيه ، بل إنه قد بدأ يغير اتجاهه الأصيل . مستثيرا دوافع التغيير من مجتمع آخر دون أن يشعر .

والاختلاف هذا يعود الى الأصول البعيدة . فالثقافة الغربية قد ورثت ذوق الجمال من التراث اليوناني الروماني . أما الثقافة الإسلامية فقد ورثت الشعف « بالحقيقة » من بين ميزات الفكر السامي .

فكأن رواد الأولى وحملة لوانها ، زعماء الفن من فيدياس Phidias إلى مخائيل انجلو Michel Angelo بينما قادة الأخرى أنبياء من ابراهيم الى محمد . ومن هنا لم يكن من محض الصدفة أو من لغو الحديث ، أن مؤرخي « النهضة » الأوروبية يحددونها بأنها « رجوع الى الحضارة الرومانية اليونانية » . ولقد كان لهذا الاختلاف في الأصول البعيدة للحضارتين ، أثر فيما يتتجه الفكر ، في كل واحدة منها . فالعقلية الأوروبية أتجهت مناهج أدبية كتبت على رايتها خلال القرون أسماء لامعة منذ ( Zschyle ) اشتيل وسوفوكل ( Sophocle ) الى راسين وبلازاك ودستويفسكي حتى برنارد شو . غير أن هذه العقلية بعيدة عن وحي التوراة والإنجيل والفرقان .

وعلى العكس من ذلك فإن الأدب العربي والأدب الإسلامي بصفة عامة . لم ينتج التراجيديه Tragedie ) ] ولا القصة ( Roman ) أبل لم يحاول أن ينتجها إلا في القرن العشرين ، وفي صور تدعوا أحياناً للأسف .

وعليه فإن كل ثقافة تتضمن علاقة « مبدأ أخلاقي – ذوق جمالي » تكون ذات دلالة عن نوع عقلية مجتمع معين . وهي ليست تطبع إنتاجه الأدبي بطابع خاص فحسب وإنما تحدد اتجاهه في التاريخ أيضاً .

إذنا نستطيع مثلاً أن نعتبر الاستعمار « كظاهرة ثقافية » يدل على أن الثقافة الغربية حددت علاقة « مبدأ أخلاقي – ذوق جمالي » بصفة معينة وذلك بأن قدمت العنصر الثاني على الأول في ترتيب القيم فأثر هذا الترتيب في علاقة الإنسان الأوروبي بالانسانية .

فكل ثقافة سيطرة (Culture d. empire) هي في أساسها ثقافة تنمو فيها  
القيم الجمالية على حساب القيم الأخلاقية .

وهكذا يمكننا أن تتبع هذه الاعتبارات إلى أبعد مدى . فنرى كيف أن  
ثقافة تمنع الأولوية لذوق الجمال ، تغذى حضارة تنتهي إلى فضيحة حمراء ٠٠٠٠  
يقود جنونها رجل مثل نيرون أو إمرأة مثل مسالين (Messaline) وذلك لأنها  
تسسيطر عليها دوافع الأنوثة .

كما أنها نلاحظ من ناحية أخرى . كيف أن الثقافة التي تمنع الأولوية للمبدأ  
الأخلاقي ، تكون حضارة مآلها التحجر والجمود . وتنتهي إلى فضيحة صامدة  
سوداء تيه في مجاهل تصوف متقمقر يقود جنونه مشايخ الطرق .

كما أنها لو تتبينا مفعول علاقة « مبدأ أخلاقي – ذوق جمالي » في مرکب  
الحضارة لوجدنا أن له أثراً كبيراً في مجالات أخرى مثل تركيب الأسرة حيث تسود  
اللام أو يسيطر الأب وفي اتجاه الأدب بصورة عامة . فإن العلاقة التي نحن بصددها  
تحدد نزعة « الفن للفن » التي يتعارف عليها القوم في المجتمعات التي تمنع  
الأولوية « لذوق الجمال » كما تحدد من ناحية أخرى نزعة « الأدب الملزّم » في  
المجتمعات التي تقدم الأخلاق بصورة ما . على الجمال .

والتقديم والتأخير هذا ينتهي أيضاً إلى تحديد مناهج سياسية مختلفة تمام  
الاختلاف . فبينما يتزعزع منهج إلى تأسيس ديمقراطية تجعل حرية الفرد هدفها  
وذلك بداعم جمالي إذا بالأخرى تنهج إلى ديمقراطية تستهدف سعادة المجتمع  
وذلك بداعم أخلاقي .

وعليه فإنه حينما توضّع مشكلة توجيه الثقافة . فإنه يجب أن تراعي هذه  
الاعتبارات جميعها . بحسب ضرورات الحياة . علمًا بأن العناصر الثقافية موجودة  
في كل حضارة تواجه هذه الضرورات . غير أن تأثيرها يختلف في الحياة والتاريخ  
بحسب ترتيبها في سلم القيم المصطلح عليه .

وإن هذا ليبين لنا مدى الأهمية التي ينبغي لنا أن نعيّرها لعناصر الثقافة ليس فقط بالنسبة لقيمتها الفردية في مركب الحضارة ولكن بالنسبة لعلاقتها في هذا المركب .

وبهذا فإنه يبيّن لنا من هذه الأسطر أن أي خلل يحدث في هذه العلاقات فإنه قد ينتهي في آخر المطاف إلى خلل في توازن الحضارة وفي كيانتها .



## تَوْجِيهُ الْعَمَل

« ما أكل أحد طعاماً لطف خيراً من أن يأكل من عمل يده »  
« وإن نبي الله داود كان يأكل من عمل يده »  
« حديث شريف »

قلنا إن حل مشكلة الإنسان يتکامل في ثلاثة عناصر أساسية هي : توجيه الثقافة ، و توجيه العمل ، و توجيه رأس المال .

وقد انتهينا في الفصل السابق من دراسة توجيه الثقافة ، والآن نبدأ في دراسة توجيه العمل ، وهو الحلقة الثانية من مشكلة الإنسان .

ولقد يظهر بعض الغرابة ، عندما نلاحظ درجة النمو الاجتماعي في البلاد الإسلامية ، في الحديث عن توجيه شيء يكاد يكون لا وجود له !!

إن الشبح المألف للمنتظر في هذه البلاد — ذلك المسكين الذي يقتل وقته بلا شعور فيما لا يجدي — قد أصبح هذا الشبح نقطة استفهام مقلقة تحت عنوان هذا الفصل .

ولكن ألم تتحدث عن توجيه الثقافة ؟ فهل هناك ثقافة في بلادنا ؟ لا بأس على كل حال من أن تتحدث عن توجيه شيء لا وجود له ، فحديثنا نفسه محاولة لخلقه ، وإسهام في تكوينه .

ونقطة الاستفهام هذه لا تسد الطريق إلا على من ينظر إلى الأشياء في وضعها لا في مصيرها .

والعمل وحده هو الذي يخط مصير الأشياء في الإطار الاجتماعي . ورغم

أنه ليس عنصراً أساسياً كـ«الإنسان والزمن والتراب»، إلا أنه يتولد من هذه العناصر الثلاثة، لا من الخطب الاتخافية أو الوعظية .

فعملاً كان المسلمون الأوّل يشيدون مسجدهم الأول بالمدينة ، كان هذا أول ساحة للعمل صنعت فيها الحضارة الإسلامية .

فلو اتنا نظرنا إلى هذه الساحة في بساطتها ، وقلة شأنها في ذلك الوقت لدعانا المشهد إلى الابتسام ، ولكن ، أليس هنالك قد تلقى بناءً وحضارةً إسلامية دروس العمل !!؟؟؟

أوليسوا هنالك قد قبضوا الأول مرة على عصا التاريخ ؟

إن الشيء الذي يهمنا في المجتمع الناشيء هو الناحية التربوية في عملنا ، لا الناحية الكسبية ، إذ أن الناحية الكسبية لا تظهر إلا في المرحلة التي تطابق عند علماء الاجتماع «تقسيم العمل» ، وأي خلط بين هذين المظاهر يدفع المجتمع الناشيء إلى إهمال شطر من إمكاناته وائلال كالهله بالألعاب ، التي لا يمكن تحملها إلا لمجتمع تطور فعلاً ، وأصبح شعاره : «كل جهد يستحق أجراً» .

أما في المجتمع الناشيء ، فإن كلمة «أجر» تفقد معناها ، لأن العامل لا علاقة له بصاحب عمل ، ولكن بجماعة أو عشيرة يشارطها بؤسها ونعماها .

إن توجيه العمل في مرحلة التكوين الاجتماعي بعامة يعني سير الجهد الجماعية في اتجاه واحد ، بما في ذلك جهد السائل ، والراعي ، وصاحب الحرفة ، والتاجر ، والطالب ، والعالم ، المرأة ، والمتقد ، والفللاح ، لكي يضع كل منهم في كل يوم لبنة جديدة في البناء .

فإعطاء ثلاثة حروف من الأبجدية عمل ، وتقبل هذه العروض عمل ، وإزالة أذى عن الطريق عمل ، وإداء نصح عن النظافة أو الجمال – دون أن يغضب الناصح حين لا يصفى لنصحه – عمل ، وغرس شجرة هنا عمل ، واستغلال أوقات فراغنا في مساعدة الآخرين عمل ، وهكذا ..

فنحن نعمل ما دمنا نعطي أو نأخذ بصورة تؤثر في التاريخ ٠

فتوجيه العمل هو تأليف كل هذه الجمود لغيره وضم الإنسان ، وخلق بيئته الجديدة ، ومن هذه البيئة يشتق العمل معناه الآخر :

(كسب العيش لكل فرد) ٠

والواقع أنه يجب أن يكون التوجيه المنهجي للعمل شرطاً عاماً أولاً ، ثم وسيلة خاصة لكسب الحياة بعد ذلك ، لأن هذا التوجيه - حين يتحدد مع توجيه الثقافة ، وتوجيه رأس المال - يفتح مجالات جديدة للعمل ٠

وعلى قدر ما يصبح في البلاد من فنون وفنون وحرف ، تتجه أحوال معيشة الفرد إلى وضعها الطبيعي حتماً ، ولا يمكن أن يحدث هذا دون ذلك ، لأنه كلما تقدم التوجيه المثلث للإنسان تغير وجه الحياة حتماً ، فيكتمل ويحتل مستوى أرفع دائماً ٠

والحق أن كل عمل الإنسان قد صدر أولاً عن يده ، فهي التي شقت الطريق لفكرة في عالم الأشياء التي صنعتها ، وكانت كانت بذلك تخلق فكره ، وتعد مهدده ، وإطاره ، والمحيط الملائم لتطوره ٠

فلنكرم اليد التي تمسك بالبرد (والفارة) ، فمنها ستنبثق المعجزات التي نتظرها ٠

ولقد ابنت المعجزة فعلاً حين ، تحركت اليد ، فأمسكت الآلة ، أو قلت التراب ٠

وهكذا نجد أن توجيه الثقافة مع توجيه العمل يعدان - دون أدنى شك - للابسي الأسماك ، وللعاطلين ، مكانهم في المجتمع ، في غلل وارف من الكراهة والرفاهية ٠

## توجيهه رأس المال

لم يكن رأس المال في حد ذاته هو المشكلة التي تعرض لها كارل ماركس في آرائه عام ١٨٤٨ ، وإنما كان تعرضه لنتائجها الاجتماعية كرأسمالية ٠

وتفصيل ذلك أن الثورة الصناعية كانت في أيامه قد جاءت تنتائجها الأولى في أوروبا الغربية ، وكان تركيز رؤوس الأموال ، وظهور طبقة ( البروليتاريا ) العاملة أكبر ما يميز ذلك العصر ، وبالأخص في المناطق التي ظهر فيها التصنيع مبكراً كمقاطعة ( الريتناني ) في ألمانيا ، ومنطقة ( بلاد العجال ) ببريطانيا ٠

وعلى هذا فإن ظروف ذلك العصر لم تكن لتدعوا كارل ماركس إلى تحديد رأس المال من حيث هو آلة اجتماعية ، وإنما من حيث هو آلة سياسية ، بين يدي طبقة معينة هي « البرجوازية » ، لاضطهاد طبقة أخرى هي « البروليتاريا » ٠ فهو قد نظر إلى رأس المال من هذه الزاوية ، لأن أوضاع المجتمع وظروفه قد حتما عليه النظر ٠

يقابل هذه الحال الآن ( في سنة ١٩٤٨ ) حال البلاد الإسلامية ٠ فإنها لا تواجه مشكلة الرأسمالية لأن رأس المال نفسه لم يتكون بعد في غالب تلك البلاد : إذن فالمشكلات التي كانت تعانيها أوروبا في ذلك التاريخ لا تهم العالم الإسلامي اليوم ، أو تمسه في شيء ، فقد اختلفت من بلادنا المشكلات التي خلفها رأس المال في أوروبا ٠

وعليه فان القضية في البلاد الإسلامية ذات طابع مختلف تمام الاختلاف عن

صورتها في أوربا ، ومن هنا كان حتما علينا دراسة هذه المشكلات دراسة خاصة ، وبالتالي تحديد رأس المال ذاته من زاوية أخرى باعتباره آلة اجتماعية تنهض بالتقدم المادي ، لا آلة سياسية في يد فئة رأسمالية ، كما عالجها ماركس ومدرسته ، وذلك حتى يرتفع من الأذهان الفموض الذي يحيط ببعض المفاهيم الاقتصادية بسبب فهم مخطئ لمفهوم « رأس المال » ناشئ عن عدم فهمنا للمعنى الديناميكي لهذا المصطلح العلمي .

وينبغي لنا أن نعمق قبل كل شيء أن كلمة « رأس المال » ليست من مصطلحاتنا ، ولا هي من الشيء الذي تعودناه ، فنحن دائماً نخلط بين شيئين متمايزين تماماً التمايز : الثروة ، ورأس المال .

ولتحديد كلا الاصطلاحين بالمعنى الاجتماعي ، نلاحظ أن الثروة يمكن فهمها من وجهتين في بلادنا :

١ - بالنسبة للمركز الاجتماعي لصاحبها . فهو فلاح ، أو صاحب ماشية ، أو صاحب ضيعة .

٢ - بالنسبة لاستعمال صاحبها لها . وهو يستعملها في إطاره الذي تقتضيه حرفته المحلية ، وفي كلتا الحالتين تظهر الثروة معرفة لنا بطبع مكاسب الشخص غير المتحركة ، غير الدالة في الدورة الاقتصادية ، فهي شيء محلي مستقر في حقل صاحبه ، أو داره ، أو حول خينته ، وليس لها من عمل مستقل ، كقوة مالية تدخل في بناء الصناعات وتمويلها ، أو في تجارة التصدير والاستيراد ، أو غير ذلك من الميادين الاقتصادية ، كما هو الشأن في رأس المال .

فالثروة تلقب بلقب صاحبها ، أما رأس المال فإنه ينفصل تماماً عن صاحبه ، ويصبح قوة مالية مجردة ، وهذا شيء معروف عند الاقتصاديين .

هذه القيود التي تعمد بالثروة عن أن ترقى إلى مستوى رأس المال ، تجعل منها شيئاً بدائياً بسيطاً ، من الناحيتين الاقتصادية والأدبية ، شيئاً يستخدمه الفرد

في ميدانه الخاص ، مثل عقاره ، أو قطيعه ، أو ورشه ، فهي لا تسعى لغايتها كقوة مالية مستقلة بل لسد حاجات صاحبها المحدودة فحسب .

وبعد هذا التوضيح لمعنى الثروة فإنه يسهل علينا تحديد معنى (رأس المال) ، فهو في جوهره : « المال المتحرك » الذي يتسع مجاله الاجتماعي بمقتضى حركة ونوسه في محيط أكبر من محيط الفرد ، وأقصى من المقدار الذي تحدده حاجةه الخاصة .

وهو في العادة مجرد ، لا ينسب إلى صاحبه فلا يقال « رأس المال فلان » وإنما فقط « رأس المال » .

ولقد سجل التاريخ أن بدء تكوين رأس المال قد ظهر مع ظهور الصناعات الميكانيكية ؛ أي الصناعات التي من طبيعتها أن تجعل للمال دوراً كبيراً يناسب مقتضياتها .

فالبلاد النائية التي تستورد منها المواد الأولية ، ثم المصنع التي تحول فيها تلك المواد إلى سلع ومنتجات ، ثم الأسواق التي تصرف فيها تلك السلع ، كل ذلك قد جعل للمال دوراً متسعاً ، يخرج عن نطاق استعمال الفرد الخاص ومحطيه ، إلى محيط يتنقل فيه من بلد إلى بلد ، مقيماً لشبكة العلاقات الاقتصادية بين البلدان ، ويصبح بذلك قوة ممولة ، يطلق عليها « رأس المال » .

ولا شك أن المال الذي تصبح هذه حالة ، من التنقل بين البلاد ، يخلق حركة ونشاطاً ، ويوظف الأيدي والعقول ، أينما حل وحيثما ارتحل .

وجدير بالذكر أن رأس المال كان من تأججه في أوروبا ، خلق ظاهرتين اجتماعيتين : —

١ — طبقة العمال كنتيجة للثورة الصناعية .

٢ — الاستعمار كنتيجة للحاجة إلى التصدير والاستيراد .

وهكذا قضى التوسيع الاقتصادي بأن لا يصبح المال في قبضة صاحبه فقط ،

وأن يتعدى حدود ميدانه الخاص ، الى ميدان أوسع انتشاراً ، وأعم فائدة ، وأن يخلق في تطوره هذ مفهوماً اجتماعياً سمي بالرأسمالية .

غير أن هذه الظاهرة — التي نقلت الثروة من حالتها البسيطة ، الى حالة واسعة منتشرة سميت « بالرأسمال » — لم تحدد « رأس المال » من حيث الكلم ، بل من حيث الكيف أو الحالة ، فالدرهم الذي يتحرك ، وينتقل ، ويدخل ، ويخرج عبر الحدود ، يسمى « رأسمال » ، والمليار من الدرارهم المستقر الساكن هو ثروة ذات محيط ضيق .

أما « تركز » رؤوس الأموال فهو صفة طارئة على « رأس المال » ، وليس من جوهره ، وهو صفة لا تتناقض مع الصفة الأولى لرأس المال — وإنما تكملا من حيث الكلم .

وعليه ، فإن توجيه رأس المال وهو لا يزال في طور التكوين في بلادنا — لا يتصل أولاً بالكلم ، بل بالكيف ، فإن هنا الأول أن تصبح كل قطعة مالية متحركة متقللة تخلق معها العمل والنشاط ، أما الكلم فان ذلك الدور الثاني ، دور التوسيع والشمول .

وتاريخ العرب نفسه يحمل نموذجاً بسيطاً لما قدمنا . إذ كانت مكة قبل الاسلام تسير أموالها حسبما يقتضيه الأسلوب الرأسمالي ، ومن المعروف أن قريشاً لم تكن تملك من أموال الاتجاج شيء الضخم كالعقارات والمصانع ، غير أن قوافلها كانت تجوب الصحراء حاملة بضائع الشرق الأدنى ، في رحلة الشتاء والصيف ، وكانت قريش كلها تسنم في تزويد هذه الرحلة .

والحالة اليوم في البلاد الإسلامية الفقيرة تشبه الى حد بعيد حالة الجزيرة الفقيرة . ( التي كانت تسكنها قريش )، حيث لم يبق لأغلب أهل البلاد الإسلامية عقار ولا قطيع ولا مصنع : في الشمال الافريقي ، وفي جزيرة العرب ، والمحبيات ، وفي إيران ، والأفغان ، وباكستان ، وتركيا ، وأندونيسيا .

فالقضية ليست — كما يبنا — في تكديس الثروة ، ولكن في تحريك المال

وتنشيطه ، بتوجيه أموال الأمة البسيطة ، وذلك بتحويل معناها الاجتماعي من أموال كاسدة الى رأس مال متحرك ، ينشط الفكر والعمل والحياة في البلاد . وزيادة على هذا يمكن أن تستفيد من تجربة أوروبا ، تجربتها التي مرت بها ، والتي خرجت منها إلى توجيه رؤوس الأموال ، وتحطيم اقتصادها ، وذلك حتى لا نقع فيما وقعت فيه أوروبا — حين تحركت فيها الآلة — من مشكلات حرية الاتصال والتجارة ، تلك الحرية التي جاءت بالاضطرابات الاجتماعية الناتجة عن اضطهاد طبقة للأخرى .

لنتخذ من الآن الحيطة حتى تكون أموالنا مطبوعة بطبع الديمocratية  
لا بطبع الاقطاعية .

فالقضية إنما هي قضية منهج يحدد لنا تحطيطاً مناسباً نبني عليه حياتنا الاقتصادية ، ولا يكون فيه مكان لتركيز رؤوس الأموال في أيدي فئة قليلة ، تستغل السواد الأكبر من الشعب ، بل يجب أن يتتوفر فيه إسهام الشعب ، مهما كان فقيراً ، وبذلك يتم التعادل بين طبقات المجتمع ، وتسجم مصلحة الجماعة مع مصلحة الفرد .

ولنا أن نرحب ببعض الجهدات التي بذلها في البلاد الإسلامية بعض رجال اقتصادها ، في العهد القريب ، ونحن نرى في تلك الجهدات — وإن لم تحقق غاية ماتمناه — تشجيعاً على الاستمرار في تدعيم هذا الاتجاه الاقتصادي ، ودليل على أن تكوين رأس المال ممكن ، حتى في وطن فقير ، إذا ما اتحدت فيه الجهدات وتوجهت نحو الصالح العام .

ولا يفوتنا أن نبه باللحاج إلى أننا بحاجة إلى تكوين مجلس لتوجيه « الثروة » وتوظيفها ، لتحول إلى « رأس المال » بالمعنى الآتف الذكر ، وتحطيم أهدافه الاقتصادية .

وبهذا التوجيه الذي يسير متضافراً مع توجيه الثقافة وتوجيه العمل ؛  
يكون الفرد قد استكملا الشروط الالزامية لتشييد حضارة تطابق إطاره الخاص .

## مشكلة المرأة

ليست مشكلة المرأة شيئاً بحثه منفرداً عن مشكلة الرجل ، فهما يشكلان في حقيقتهما مشكلة واحدة هي مشكلة الفرد في المجتمع ٠

وإنه ليجدر بنا بادئ الأمر أن نستبعد من دائرة بحثنا تلك الأقاويل التي يقولها بداعم من عواطفهم أولئك الذين نصبووا من أنفسهم ذادة عن حقوق المرأة من كتاب الشرق أو الغرب ٠

وليس بمجد أن نعقد مقارنة بين الرجل والمرأة ، ثم نخرج منها بتاتج كمية تشير إلى قيمة المرأة في المجتمع ، وإنها أكبر أو أصغر من قيمة الرجل ، أو تساويها ، فليست هذه الأحكام إلا افتراضات على حقيقة الأمر ، ومحض افتراض ٠

ولسنا نرى في الأقاويل التي يقولها على حقوق المرأة أدعياء تحريرها ، أو الذين يطالبون بإبعادها من المجتمع إلا تعبيراً عن نزعات جنسية لاشعورية ٠

ولتوسيع هذه الحقيقة يجدر بنا أن ننظر إلى الدوافع النفسية العميقية التي تدفع كلا الطرفين إلى القول بأرائه ، وحيثندلن يصعب علينا معرفة هذه الدوافع على حقيقتها ، وأنها جميعها تصدر عن شيء واحد هو : دافع الغريزة الجنسية طبقاً لتحليل فرويد ٠

فهذه النقطة كانت مبدأ الانطلاق لكلا الفريقين ، غير أنها سارا بعد ذلك في طريقين مختلفين ٠

ولقد يكون هذا التعليل ظاهراً بالنسبة لأولئك الذين يطالبون بخروج المرأة في زينة فاتنة ، إذ في ذلك ما يوقد غرائزهم ، أو يرضي شهواتهم ٠

غير أن أولئك المتمسكون بإبعاد المرأة عن المجتمع ، والمؤمنين بضرورة إبقاءها في سجنها التقليدي — قد يجدوا ، في تعليل الدافع النفسي لوقفهم بأنه جنسي ٠ بعض الغرابة ، يجد أنَّ هذه الغرابة لا تثبت أن تزول حينما نعلم أن ليس لتفكيرهم من مبرر منطقي ، إلى ما يتعللوا به من الحفاظ على الأخلاق ، الذي يختفي وراءه مغزى التمسك بالآثى ؛ فالغريرة هنا تكلمت بلسان آخر ٠

ولقد يكون كلام الغريرة واضحاً في رأي من يريد المرأة في صورة تلتف إليها الغرائز ، أما عند من يرى أن تخرج في هيئة يقبلها الخلق فإنه من العسير أن نرى دور الغريرة في مثل ذلك التفكير ، ولكن قد يكون في منعها من الخروج مبرر خفي مما يستقر في نفس الرجل من دافع جنسي من الخوف على أثناء أن يشاركه فيها غيره ، وإنْ فهو يدافع عن أثناء ، وهنا يظهر جلياً ذلك الاعتبار الجنسي في تفكيره ٠

وهكذا نرى أن كلاً الفريقين قد يصدر رأيه عن اعتبار واحد هو الغريرة ، ولا أمل لنا في أن نجد في آرائهما حلاً لمشكلة المرأة ٠

وإذن فهذه المشكلة ينبغي أن تصنف أولاً من مثل هذه النزعات ، ثم تُحل حلًا يكون الاعتبار الأول فيه لمصلحة المجتمع ، فالمرأة والرجل يكونان الفرد في المجتمع : فهي شِيقٌ للفرد ، كما أن الرجل شِيقٌ الآخر ٠

ولا غرو فالرسول ﷺ يقول : « النساء شقائق الرجال » ٠

والله تعالى خلقهما من نفس واحدة ٠ وأخبر عن ذلك بقوله : ( يا أيها الناس اتقوا ربكم الذي خلقكم من نفس واحدة وخلق منها زوجها ، وبث منها رجالاً كثيراً ونساءً ) ٠

فالمرأة والرجل قطباً الانسانية ، ولا معنى لأحدهما بغير الآخر ، فلئن كان

الرجل قد أتى في مجال الفن والعلم بالمعجزات ، فإن المرأة قد كونت نوابن الرجال  
ونحن نرى لزاماً علينا أن يكون تناولنا للموضوع بعيداً عن تلك الأنماط  
الشعرية ، التي تدعوا إلى تحرير المرأة ٠ فالمشكلة لا تتحدد في الجنس اللطيف  
حسب ، أو في بنات المدن ، أو ببنات الأسر الراقية ، بل هي فوق ذلك تتعلق بتقدم  
المجتمع وتحديد مستقبله وحضارته ٠

وإذا تسألنا هل يجب نزع الحجاب ؟ أو هل يسوغ للمرأة التدخين ؟ أو  
التصويت في الانتخابات ؟ أو هل يجب عليها أن تتعلم ؟ فيبنيغي إلا يكون جوابنا  
عن هذه الأسئلة بدافع من مصلحة المرأة وحدها ، بل بدافع من حاجة المجتمع  
وتقديره الحضاري ، إذ ليست الغاية من البحث في اشتراكها في هذا المجتمع إلا  
لإفادتها منها في رفع مستوى المرأة ذاتها ، وإن فليس من المفيد لنا أن ننظر إلى  
مشكلتها بغير هذا المنظار ٠

ولقد نعلم أنه يضيق صدر بعض ذوي الأذواق الرقيقة بما نقول ٠ فيحتاجون  
عليها بأن مثل هذا الموقف يذيب المرأة في المجتمع ، ولكننا نقول لهم : إن إعطاء  
حقوق المرأة على حساب المجتمع معناه تدهور المجتمع ، وبالتالي تدهورها ،  
أليست هي عضواً فيه ؟ فالقضية ليست قضية فرد ، وإنما هي قضية مجتمع ٠

لقد بدأت المرأة المسلمة التي كانت إلى زمن قريب تلبس (الملاية) في إفراط  
— تسلك في سيرها الاجتماعي الطريق الذي رسمته أوروبا لنسائها ، متخليةً أن في  
ذلك حلاًً لمشكلتها الاجتماعية ٠

ونحن نأسف أن يكون نساء الشرق بهذه الدرجة من البساطة ، حين يرينهن  
مشكلتهم قد حلّت بمثل هذا التقليد لنساء أوروبا ، فإن مشكلة المرأة مشكلة  
إنسانية يتوقف على حلها تقدم المدينة ، فلا يكون حلها إلا ب مجرد تقليد ظاهري  
لأفعال المرأة الأوروبية ، دون ما نظر إلى الاسس التي بنت عليها المرأة الأوروبية  
سيرها ٠ ونحن إذ نحاول في هذا الفصل أن نحدد مهمة المرأة في المجتمع ينبغي أن  
ننظر إلى هذه المشكلة ، وهي تسير منسجمة مع المشكلات الاجتماعية الأخرى ،

في سبيل تقدم المدينة ، فلا وجود لهذه المشكلة بغير هذا الاطار ، وهو ما نريد تأكيده في هذا الفصل .

والآن نسأل أنفسنا : هل من المفيد للمرأة المسلمة أن يجعلها في مركز تشبه فيه أختها الأوروبية ؟ . لقد اتبعت هذه الطريقة بعض البلاد الإسلامية ، وهي تمثل في نظرها حركة التجديد في حالة المرأة ، التي ما زال يدعو إليها المجددون ، ولكننا بشيء من النظر نرى أن انتقالنا بالمرأة من امرأة متحجبة إلى امرأة سافرة ، تطالع الصحف وتتنتخب ، وتعمل في المصنع لم يحل المشكلة ، فهي لا تزال قائمة ، وكل الذي فعلناه أننا نقلنا المرأة من حالة إلى حالة ، وسنرى عما قريب أن انتقالنا هذا عقد المشكلة بعد أن كانت بسيطة ، فليست حالة المرأة الأوروبية بالتي تحسد عليها ، فظهور المرأة الأوروبية في مظهر لا يخاطب في نفس الفرد إلا غريزته اثار أخطاراً جديدة ، كنا نود أن يكون المجتمع بمنجاة منها ، فمشكلة النسل في البلاد الأوروبية وصلت إلى حالة تدعوا أحياناً إلى الرثاء ، إذ أنها فقدت تنظيمها الاجتماعي ، بحيث جعلت المجتمع الأوروبي - وقد امحت منه معانى التقديس للعلاقات الجنسية - يعتبر هذه العلاقات تسليمة للنفوس المتعطلة ؛ وبذلك فقدت وظيفتها من حيث هي وسيلة لحفظ الأسرة ، وبقاء المجتمع .

ومن هنا نجد نذيراً جديداً للذين يجعلون من أوروبا مثlim الأعلى في كل تجديد ، فإن مشكلة المرأة الأوروبية مازالت خطيرة ، خطيرة حتى في ذهن المرأة ذاتها ، وفي تصورها لنفسها ، كيف تتحقق كمثل أعلى خلقي وجمالي لحضارة .

ويمكن أن نرى خطورة هذه المسألة في أحد مظاهر حياتها في أوروبا ، أعني «المودة» فالرجل الذي تختاره المرأة لنفسها دليل واضح على الدور الذي تريد تمثيله في المجتمع وتمثله فعلاً ، فقد كانت المرأة الأوروبية إلى عهد قريب تلبس اللباس اللطيف من ( الداتلا ) تستر به مع أنوثتها سرها المكتوم حتى أخص قدميها ، وتحمذ من حيائنا حاجزاً يمنعها من التردد في الرذيلة ، فكانت بردائها هذا خير مثل للرق و الأدب في المجتمع ، إذ كانت السيدة الجديرة بكل احترام .

الزوجة الصالحة التي تمسح يديها الرقيقتين عن نفس الزوج متاعب العمل .

غير أنها أصبحت اليوم تلبس اللباس الفتان المثير ، الذي لا يكشف عن معنى الأنوثة ، بل عن عورة الأنثى ، فهو يؤكد المعنى الجسدي الذي يتمسك به مجتمع ساده الغرام باللذة العاجلة .

وعلى تقدير هذا فجده امرأتنا المسلمة تلبس (الملاية) ، فترس في ستر جسدها بشكل شاذ في بعض أنحاء بلادنا معبرة عما يطبع مجتمعاتنا من الميل إلى الركود والتخلف ، وهي من ناحية أخرى تعبر عما يراود نفوسنا أحياناً من رداء أو فناء .

فالأمر يجري في كلتا الحالين بين تفريط وإفراط ، ومن الواجب أن توضع المرأة هنا وهناك حيث تؤدي دورها خادمة للحضارة ، وملهمة لذوق الجمال وروح الأخلاق ، ذلك الدور الذي بعثها الله فيه أما ، وزوجة للرجل .

وحذا لو أن نساءنا عقدن مؤتمراً عاماً يحددن فيه مهام المرأة بالنسبة لصالح المجتمع ، حتى لا تكون ضحية جهلها ، وجهل الرجل بطبيعة دورها ، فإن ذلك أجدى علينا من كلمات جوفاء ليس لها في منطق العلم مدلول .

ذلك أني لا أرى مشكلة المرأة بالشيء الذي يحمله قلم كاتب في مقال أو في كتاب . ولكنني أرى أن هذه المشكلة متعددة الجوانب ، ولها في كل ناحية من نواحي المجتمع نصيب ؛ فالمرأة كإنسان تشتراك في كل نتاج إنساني أو هكذا يجب أن تكون . ولن يكون تخطيط حياتها في المجتمع مفيداً إلا إذا نظرنا إلى هذا المؤثر بعين الاهتمام ، بشرط أن يضم الوسائل الكافية بتناول المشكلة من جميع أطرافها ، فيجب مثلاً أن يضم علماء النفس ، وعلماء التربية ، والاطباء . وعلماء الاجتماع وعلماء الشريعة ، وغيرهم . وحينئذ نستطيع أن نقول : إننا وضعنا المنهج الأسلام لحياة المرأة ، ولسوف يكون هذا التخطيط حتماً في صالح المجتمع ، لأن علماء والمفكرين فيه هم الذين وضعوه .

وتحديداً لعمل المرأة في المجتمع جدير بالاعتبار ، فمن المعلوم أن المرأة الأوروبية كانت ضحية لهذا الاعتبار ، لأن المجتمع الذي حررها قذف بها إلى أتون المصنوع ، والى المكتب ، وقال لها : « عليك أن تأكل لي من عرق جبينك » . في بيئه مليئة بالأخطار على أخلاقها ، وتركها في حرية مشئومة ، ليس لها ولا للمجتمع فيها نفع ، فقدت — وهي مخزن العواطف الإنسانية — الشعور بالعاطفة نحو الأسرة ، وأصبحت بما ألقى عليها من متاعب العمل صورة مشوهه للرجل ، دون أن تبقى امرأة .

وهكذا حرم المجتمع من هذا العنصر الهام في بناء الأسرة ، وهو العنصر الأساسي فيها ، وجنت أوروبا ثمار هذه الأسرة المنحلة مشكلات من نوع جديد .  
وهناك شيء جدير بالإثارة في هذا الفصل ، هو مسألة تعدد الزوجات : هل تعدد الزوجات أفضل من الاقتصار على امرأة واحدة ؟ أم العكس ؟

ونحن نرى أننا لا نستطيع أن نبحث هذه المشكلة أيضاً بعيداً عن واقع المجتمع ، بحيث نغفل تفوق عدد النساء على الرجال في غالب الظروف ، وما يجري ذلك على المجتمع من مشكلات .

إن دارس الاجتماعيات لا يدرس الأشياء كما هي فحسب ، بل هو يحاول أن يدرك ما سوف تؤول إليه أيضاً . ولذلك فحين نرى المرأة المسلمة تسير متطورة في زيها وسلوكها تتساءل : إلى أي وجهة تسير ؟

إننا لا نعلم حتى الآن طريقها ، ولا ندرك هدفها ، لأن مجتمعنا يسير مستسلاماً للحوادث والأيام .

نعم إننا نرى المرأة في تطور ، ولكننا لم نشرع بعد في التخطيط الدقيق لجميع أطوارها ، فنحن نراها في مظاهرها الجديدة فتاة في المدرسة ، وفي حركة كشفية ، وفي تسابق في الحياة العامة ، عاملة ، مواعدة ، وطبيبة ومدرسة ، وعاملة في المصنع والأتوبيس ، ونائبة آخرأ .

ومهما يكن عجزنا كبيراً عن تخطيط مراحل تطور الفتاة المسلمة ، فإنه يلزمنا عند أي تخطيط ألا نغفل بعض القضايا الجوهرية ، كقضية «الحضور» ، أعني حضور المرأة في المجتمع حضوراً محسّناً يتنا...

نعم إن امرأتنا عندما لا تحضر في هذا المجتمع ، ولا تدرك أحدهاته التي تجري فيه ، ولا تطوراته التي سوف يصيّر إليها ، تدع المجال لأمرأة أخرى تخلفها حتى في البيت الذي تعتكف فيه ، إننا نرى الآن «مودة» التزوج بالاجنبيات تنسو عند شبابنا ، وهي نتيجة تبعد المرأة العربية عن المجتمع . لقد بدأت الأجنبية تضع طابعها في حياتنا فعلاً .

ونحن لا ندرى أي مكان هام تشغله الآن المرأة الأوروبية في لا شعورنا ، لأن المرأة التي تحضر في مجتمعها وتعني بشئونه توجه كل الاستعدادات الخفية في الرجل ، فإذا به يخضع لسلطانها من حيث لا يشعر .

ونستطيع القول : إن المرأة الأوروبية قد أصبحت اليوم في الجزائر مثلاً - من حيث لا تشعر هي نفسها - تقود خيال شبابنا الشعري ، واتجاهاته في ذوق الجمال ، بل وربما في مثله الأخلاقية ، ولقد أصبحت تؤلف من حيث لا يشعر مأسية الكبيرة ، أو الصغيرة ، التي تظهر في حياته ، اليومية ، أو تخفي وتستتر<sup>(١)</sup> . ومن الواضح أن الأوروبية لا تتمتع بهذه الميزة إلا لأن المرأة عندنا لا تقوم بدورها أحياناً .

فكيف ؟ وبأي أسلوب يمكن للمرأة المسلمة أن تقوم بدورها ؟ إن علماءنا ومشققينا ونساءنا أنفسهن ، جميعاً مسؤولون عن هذا الجواب . وربما كان القاريء يتنتظر من المؤلف أن يتجاوز الإشارة إلى عقد المؤتمر المقترح آنفاً إلى الاجابة عن هذا السؤال نفسه ، وعرض حل معين له .

إن مثل هذا الموقف يدل على أننا لا نفرق في المشكلة بين الجانب الفنى

(١) عندما يصبح نفوذ الاجنبية في سياستنا مثلاً .

كمشكلة رأس المال مثلاً ، والتراب الذي يعالجه الفني بإعطاء نظرته الخاصة فيه ، وبين الجانب الاجتماعي الذي لا تكفي لحله ، النظرة الخاصة ، مهما كانت قيمتها من الناحية الفنية ، لأن الحل هنا يتطلب التنفيذ ، أي الوصول إلى وسائل عملية أكثر من التحليل والبحث ، الذي يحدد الوجوه النظرية .

فالقضية إذن من حيث إنها تتطلب التنفيذ هي في النهاية موقفة على من بيده وسائل التنفيذ . ولا شك أن مؤتمراً يحدث فيه ما يسميه الفقهاء بالإجماع هو الكفيل بهذا ، فالقضية تتطلب بالضبط (إجماعاً) لا إخوائين ، تتطلب حلاً جماعياً ، لا وجهة نظر فرد ، مهما كانت قيمتها .

والإجماع يكون إما بطريق مسيرة الظروف<sup>(١)</sup> ، وإما بتسخير الظروف نفسها ، فأما الطريق الأولى فهي الطريق التي يتبعها العالم الإسلامي اليوم ، لا بالنسبة لمشكلة المرأة فحسب ، بل لكل مشكلاته .

وأما الطريق الثانية فإنه يكون بـ دَرَسِ المشكلات ، وتعيين وسائل حلها ، فوسائل حل مشكلة المرأة يجب أن تقرر في مؤتمر عام ، تصبح مقرراته دستوراً لتطور المرأة في العالم الإسلامي .

---

(١) هذا الاستسلام للظروف نجده حتى عند أكابر كتابنا ، فقد كتب الاستاذ الكبير محمد زكي عبد القادر تعليقاً على منع أحد الموظفين دخول النساء وزارة الاوقاف ، يقول : « لمتنى من انصار حظر دخول النساء مكاتب الموظفين ، ولكن ماذا نصنع في حكم الزمن والتطور ؟ انه أقوى مني ، واقوى منه » .

## مشكلة الرزى

إن التوازن الأخلاقي في مجتمع ما ، منوط بمجموعة من العوامل الأدية والمادية ، والملابس هو أحد تلك العوامل .  
فالعباءة مثلاً من الأشياء التي ورثتها لنا بيئتنا تميل بروحها إلى التنعم والهدوء .

ولقد كان هذا اللباس يناسب جميع طبقات الشعب في الماضي ، على تنافضها ، فكما أنه كان لباس الزاهد المتقرب إلى الله ، ولباس الراعي المسكين ، فإنه كان لباس الأمراء المنهمكين في الملاد والشهوات ، وذلك لأن قاسماً مشتركاً من الحياة الراكرة الهادئة كان يجمعهم .

ولكن هل تتصور اليوم العباءة على ظهر عامل الماكينة أو مصلحها أو على ظهر عامل المنجم في باطن الأرض ؟

إن العالم الإسلامي على أبواب نهضة يدخل بها المصنوع والمعلم ، وإن هذا كله ليدعوه إلى أن يساير ملمسه ذلك النشاط الجديد ، فهذا شأن الأمم جميماً .  
فالشعب الياباني قد بدأ بتغيير ملمسه عندما دق بابه « الكومودور بيري » قائد الأسطول الأمريكي عام ١٨٥٣ ، لأنه أدرك أن لا مناص له من الخروج من ذلك الطور العتيق إلى الحضارة الحديثة ، وفهم أن ذلك يقتضيه التخلص عن عباءته الحريرية المسماة ( بالكيمونو ) لكي يلبس ذلك اللباس الأزرق القطبي الذي يناسب عامل الميكانيكا .

وليس اللباس من العوامل المادية التي تقر التوازن الأخلاقي في المجتمع فحسب ، بل إن له روحه الخاصة به . وإذا كانوا يقولون : ( القميص لا يصنع القسيس ) فإني أرى على العكس من ذلك ، فإن القميص يسمم في تكوين القسيس إلى حد ما ، لأن اللباس يضفي على صاحبه روحه ومن المشاهد أنه عندما يلبس الشخص لباساً رياضياً ، فإنه يشعر بأن روح رياضية تسري في جسده ، ولو كان ضعيف البنية ، وعندما يلبس لباس العجوز فإن أثر ذلك يظهر في مشيته وفي نفسه ، ولو كان شاباً قوياً .

ولم يكن نزع الطربوش والاستعاضة عنه بالقبعة في تركيا الكمالية بالشيء البسيط ، فقد كان أتاتورك يعلم أن الطربوش جزء من الفكر العتيق ، فكر الباحثين عن السلوك وقتل الوقت ، أولئك الذين سمووا الحياة ، وباتوا يدخلون النرجيلة ، ويتعلمون بكركتها عن كر دقائق الزمن ، تسليمة لأنفسهم بحياة تنابلة السلطان .

لقد كان من المحتم على أتاتورك أن يحطم ذلك الاستقرار المتحجر ، في أحلام دامت قروناً على شاطيء البوسفور ، فكانت القبعة هي القبلة التي انفجرت في ذلك المجتمع ، فحطمت أحلامه الخاوية ، وبددت عن أفقه دخان النرجيلة ، وطوت زرایيه المشوّهة ، التي كان يلقى عليها همه ونشاطه .

لقد كانت فكرة مصطفى كمال التي دربها قبلة ، ولكن تأثيرها لم يتم لأن صاحبها لم يفكر في الشروط الأخرى لنهضته .

ومهما يكن من أمر ، فإننا نرى أن مشكلة الزي موضع اعتبارات مهمة غير التي ذكرنا ، ونعني بها تلك التي تدفع إلى الاعتناء بالشكليات ، فمن المعلوم أن الملبس يسير مع أهله في تطور التاريخ ، وتبدل الأزمان ، والدول المتقدمة تغير أزياءها الرسمية حسب تغيرات التاريخ ، وبخاصة بعد النكبات العربية ، فإذا ما شوهدت هزيمة كرامة زي من الأزياء العسكرية ، نرى الدولة المهزومة كثيراً ما تقتبس أزياء الدولة المنتصرة . وقد شاهدنا ذلك مثلاً في الجيش الروسي بعد

عام ١٩١٧ ، كما نشاهد اليوم في الجيش الفرنسي الذي قبس من الأزياء العسكرية الأمريكية ما يعرف بزي (M.P) ، وصيغه زياً له معرفاً برمز (P.M).

ولقد يحدث هذا التشوّه بسبب نكبات التاريخ في الملابس المدنية أيضاً ، ومتى يذكر في هذا الباب ما لاحظه مستشرق كان قد ترجم للرحلة والمؤرخ الاجتماعي ( أبي الفداء ) الذي كان يدرس عادات وأخلاق قبائل الصقالبة ، القاطنة على شواطئ ( الفولجا ) ، فقال المستشرق في شأنه :

( إن العرب كانوا يحبون إظهار عمائهم في كل مكان ٠٠٠ )

وربما كانت هذه الملاحظة صائبة ، ولكن ليت شعري ! .. ماذا يفعل أبو الفداء بعثاته اليوم ، وقد فقدت عزها بعدها صارت منذ قرون تاجاً لأجيال جاهلة مستعبدة ؟

وهل يا ترى نستمسك بالطربوش ؟ ذلك اللباس الذي شوهته أجيال من البشوات والخدم ، الذين طوعوا في صفوف الاستعمار !

نعم ! إنه من الفباء أن ننكر اليوم مشكلة الزي المناسب لرجال النهضة ونسائها ، ولكننا تكون أكثر غباء إذا ما استلمنا في ذلك إلى التقليد البخت ، بلا التفات إلى مقتضيات أحوالنا من حيث دستور العمال ، وضيقنا الاقتصادي ، والقيام بعض الواجبات كالصلة مثلاً .

## الفنون الجميلة

تبُرَزْ أهمية الفن الجميل في أحد موقتين : فهو إما داع إلى الفضيلة ، وإما داع إلى الرذيلة ، فإذا ما حددت الأخلاق مثله ، وغذى العمال وحيه ، فينبغي عليه أن يحدد هو وسائله وصوره الفنية للتأثير في الأنسُف .

ويبرز خطر الفن عندما يشرع في تقرير هذه الوسائل التي تجعله مريضاً أو مفسداً ، وذلك حسبما يختار من الصور والالحان – فالرقصة مثلاً إما أن تكون قصيدة شعرية ، أو حركة جنسية ، وهي على كل حال طريقة الطير في التقرب من أثراه ، وهي أيضاً للرجل في شأنه مع المرأة .

غير أن الرقصة تطورت عند الإنسان ، فأصبح فيها شيء من الشعر عند اليونان ، وشيء من التصوف في طقوس بعض الاديان ، وفي كل هذه التطورات بعد الأخلاق قد حددت أهدافها ورميمها ، وبقيت الوسيلة التي تعطي الرقصة صورتها الفنية ، فالالتقرب من المرأة قد يكون بغازل شريف ، وقد يكون بغير ذلك ، والهدف واحد ، ومن المؤسف أن الرقصة عندنا قد أصبحت صورة جنسية فقط ، بينما هي قد اتخذت لها عند اليونان صورة شعرية ، وأصبحت في بلادنا أيضاً مشوهة للذوق ، لأنها اتخذت وسليتها إلى النفوس الغريرة الجنسية فقط .

إذاً ما فهمنا الفن على هذه الصورة ؟ فإننا نستطيع أن نوسع نطاقه حتى يشمل طريقة المشي في الشوارع ، وكيفية شرب الماء ، وكيفية التثاؤب في المجتمعات العامة ، غير أن المجال لا يتسع لكي تضم هذه السطور القليلة كل هذه

كذلك ، فإننا نكتفي من الفن بمعناه الشائع ، أي بما هو معتبر من مظاهره العادلة المنشورة في البلاد الإسلامية اليوم ، كالموسيقى ، والغناء ، والسينما ، وغير ذلك .

وأحب أن أخص بالحديث الموسيقى والسينما ، وهما اللذان يعتبران وسائلين مؤثرين من وسائل التهذيب الشعبي ، مؤثرتان لأنهما موحitan !!  
إن أغلبية البلاد العربية تابعة لمصر في هاتين الناحيتين ، فالسؤال إذن هو : ما قيمة الموسيقى والسينما في مصر ؟

لقد سمعنا ولا شك نحيب الأنوف ، والشيق الذي يتكرر ألف مرة ، والذي يسمى بالموسيقى المصرية !!

فهل هذا من الموسيقى ؟ هذه « الأشياء » التي تتجاهل ، بل تجهمل المكان ، والزمان ، والقصول ؟

إنها لا تذكرنا بشيء في الواقع ، بالحيف الخفيف للreib في الغابات ! بتساقط أوراق الخريف الحزين !!! بالبهجة الحارة في الصيف ! بهياج العاصفة في البحر ! بددمدة الرعد ! بالجحيم ! وبالنعيم !

أين العالم الذي تحدثنا عنه الموسيقى المصرية ، التي تجمل حتى الخطوة العسكرية للجنود ؟ إنه ليس في السماء .. وليس في الأرض بل لا يوجد في أي مكان !

إن الموسيقى المصرية ليست فنا متصلًا بقيم أو بأشياء ، بل هي فن يتصل بالعدم ، إلا في بعض الأحوال الاستثنائية ، في الظروف الأخيرة<sup>(١)</sup> .

فأية قيمة تربوية يمكن أن نتعرف لها بها في هذا العالم ! عالمنا المكون من الزمان والمكان ، ومن النوائب أيضًا ؟

---

(١) يرى المؤلف أن الموسيقى الشرقية بعامة والمصرية بخاصة قد تعسست كثيراً في هذه الأيام وهي في طريقها الذي يرجو أن يطرد نحو التقدم .

وهذا الفيلم المصري ٠٠٠ ماذا أفادنا ؟ وماذا اقترح علينا ؟

أنا لا أريد أن أعتقد بأن الشعب المصري قد تجرد من حاسة التفرقة بين الجد والهزل ، فكيف تنشأ فيه هذه المهازل ؟ أو هذه الأفلام ؟ ٠٠٠

وأياً ما كان الأمر فإن البلاد العربية والاسلامية يجب أن تتحرر من هذا الغل الخلقي التمهذبي — وهو أخطر الأغلال — لكي تندذ ذوقها الفني ٠

إننا نرى أن للفن الجميل دخالا حتى في الصور التي تخatar لأطفالنا الصغار في كتبهم المدرسية ، فلقد شاهدت صورة في كتاب مدرسي للأطفال يدرسون في مصر ( قبل الثورة ) ويظهر فيه طفل تراقهه أخته ، وهمما ذاهبان إلى المدرسة ووراءهما خادم يحمل لها حقيقتهما : فهذه صورة تبعث في نفس الطفل روح الاتكال واحتقار العمل والعاملين ، وهي تصور ما يناسب حاجة ( الباشوات ) الذين كان بيدهم من قبل — ناصية الأمر لا سواد الشعب ٠

ولا شك في أن مثل هذه الصورة وسائل قتالة في وطن يحتاج إلى التمهذيب ، لا في سلالة الباشوات ، ولكن في أبناء الشعب ٠

وقبل أن نخرج من هذا الفصل نلتفت النظر لمظاهر آخر من مظاهر الحياة الفنية عندنا وذلك أننا لا نجمع في خدمتنا للفن بين الجهد والعبقريه ، لأن الكسل من ميزات الفن الجميل عندنا ٠ وربما نعجب إذا سمعنا أن المقدرة والنبوغ في الفن هما نتيجة الكد الطويل ، والجهد المستمر ، والعمل الثابت ، والاجتهاد في البحث ، والانتقاد بقصد التحسين ٠

وليس من شك في أن الموهاب الفطرية شرط واجب ، إلا أنها ليست الشرط الوحيد ، لأن الموهاب وحدها وإن كانت تثير اسم الفنان إلا أنها — من غير كد وجهد — تحرقه ، وسرعان ما يصبح في ظلمات النسيان ٠ وهكذا كان شأن بعض فنانينا ، فإنهم أضاءوا لحظة ، ثم أنطفأوا إلى الأبد ، مع أنهم كانوا على جانب من الموهاب ، لو أنهم استخدموها في سبيل الفن ، لكنوا بين الحالدين ٠

وهذه الاشارة إلى وجوب التوفيق بين الموهب والجهودات الشخصية في ميدان الفن الجميل ، نراها تنطبق أيضاً في الرياضة ، حيث نرى كثيراً من الرياضيين عندنا يطلبون الكسب العاجل ، ولا يرکنون إلى الجهد الطويل ، فتذهب مواهبهم الفالية هباءً منثوراً .

وعلى كل فإنه يلزمـنا أن نقرـنـ بينـ الموهـبةـ والـقـدرـةـ لـنـحـصـلـ عـلـىـ شـيـءـ يـكـوـنـ جـديـراـ باـسـمـ الفـنـ .

إنـ الفـنـ الـذـيـ لـيـسـ إـلـاـ رـيـاءـ كـاذـبـاـ ، وـتـصـنـعـاـ مـخـلـاـ لـبعـضـ الـفـنـانـينـ الـذـينـ يـهـمـلـونـ مـظـهـرـهـمـ بـمـالـغـةـ فـيـ الـبـاسـاطـةـ لـيـظـهـرـواـ أـصـالـتـهـمـ الـفـنـيـةـ ، هـوـ مـنـ نـفـسـ الـمـشـرـبـ الـمـثـلـ فـيـ بـعـضـ شـبـابـنـ الـرـياـضـيـنـ ، حـيـنـ يـيـالـغـونـ فـيـ تـعـقـيـدـ مـظـهـرـهـمـ ، بـتـقـليـدـ أـبـطـالـ السـيـنـماـ فـيـ إـطـالـةـ الشـعـرـ ، وـاستـخـدـامـ الـعـطـورـ ، وـالـمـسـاحـيقـ أـحـيـاـنـاـ ، بـيـنـماـ الـرـياـضـةـ تـعـنيـ الـبـاسـاطـةـ .

إنـ هـذـاـ لـيـسـ مـنـ رـوـحـ الـفـنـونـ ، بلـ هـوـ مـنـ بـابـ الـجـنـونـ ، وـوـاجـبـنـاـ أـنـ نـضـرـبـ عـلـىـ أـيـدـيـ أـولـئـكـ الـمـبـطـلـيـنـ ، فـلـاـ نـسـمـحـ لـهـمـ بـأـنـ يـشـوـهـواـ ذـوقـنـاـ الـفـنـ باـسـمـ الـفـنـ ، وـالـفـنـ مـنـهـ بـرـاءـ .

العنصر الثاني  
الترا

منفذة



التراب أحد المناصر الثلاثة التي تكون الحضارة ، فإذا ما توفر « المركب الديني » لتركيب هذه المناصر – كما أسلفنا – فإننا نرى التراب في بلاد الاسلام جديراً ببحثه هنا كعامل من عوامل الحضارة ٠

ونحن حينما تكلم عن التراب ، لا نبحث في خصائصه وطبيعته ، فليس هذا البحث من موضوع الكتاب ، ولكننا تكلم عنه من حيث قيمته الاجتماعية ، وهذه القيمة الاجتماعية ، للتراب مستمدة من قيمة مالكيه ، فحينما تكون قيمة الأمة مرتفعة ، وحضارتها متقدمة يكون التراب غالى القيمة ، وحيث تكون الأمة متخلفة – كما نقول اليوم – يكون التراب على قدرها من الانحطاط ٠

ونستطيع بمقاييسنا السابق أذ نقول : إن التراب في أرض الإسلام عموماً على شيء من الانحطاط ، بسبب تأخر القوم الذين يعيشون عليه<sup>(١)</sup> ، ذلك أن الأرض الزراعية في بعض البلاد كالجزائر مثلاً بدأت تتهمقر رويداً أمام غزو الصحراء ، فاكفان الرمال تمتد هناك حيث كان يوجد قطعان الماشية ، والأرض الخضراء ٠

ولقد شاهدت الصحراء قبل عشر سنوات جنوب مدينة (تبise) ولكنها اليوم قد أصبحت شمالها ٠ وليس بمستبعد – إذا ما واصلت الصحراء هذا التقدم – أن تكون عاصمة البلاد بعد قرن أو قرنين واحة محفوفة بشيء من النخيل ، تعحيط بها الرمال ٠

(١) ربما أمكننا ذكر اسباب سياسية أيضاً مثل استيلاء الاستعمار على تراب بعض البلاد : ولكن هذا الجانب الطارئ قد يخفى علينا جوانب أخرى نراها أكثر أهمية في دراسةمنهجية لأنها تتعلق باسباب نازلة ... تستحق العلاج في طبيعة التراب او في سلوك أصحابه ٠

ونحن لا نرى في هذا مجرد مشكلة ، بل نراها في الحقيقة مأساة دائمة ، إذ تموت الأرض الخضراء عن أهلها ، وتركتهم يتامى بين يدي الصحراء المفقرة ، وليس لهم من مطعم إلا بعض أشجار من النخيل ، وليس لهم من مشرب إلا بقية ما ترك الشتاء من مطر ، هذا المصير الذي تنتظره أراضينا الخصبة يشبه إلى حد كبير مأساة (برقة) التي اكتسحتها الرمال منذ ألف عام .

ولكن ماذا فعل سكان الأرض أمام هذا الفزو ؟

إنهم وقفوا منه موقف الضعيف الجبان ! لقد فر ساكن البادية ، ذلك الرحالة الذي لم تبق له أرض يحرثها ، ولا ماشية يحلبها ، لم تبق له إلا دابة يركبها ليفر ، فهو الآن تائه حائر بين الصحراء التي تبدده ، وبين المدن الساحلية التي ترفضه أو تتبعه حيث تجعل منه إنساناً منبوداً .

ولقد كان من آثار هذا الجدب الضارب في الأرض ، أن أصبحت رحلة القبائل في الشتاء والصيف مهددة بالاقراض ، ولوسوف يكون في انفراطها انقراضُ الرجل الفطرة الذي لم يستقر مصيره في البلاد .

وهكذا يذهب تراثنا العيوي - تراث اللحم والمدم - يذهب هباء .  
إنه الهرب !! إنه التشتت !! إنه الموت !!!

إن الوضع خطير ، ولكنه لا يدعونا إلى اليأس من إصلاح ما نحن فيه . فإن علينا أن نوقف التزييف أولاً ، وأن ننقذ الشعب من خطر الموت في أسماله ، دون أن يجد ما يسد رمقه .

ونقطة الانطلاق في كل إصلاح اجتماعي ، هي أولاً توفير القوت والملبس ، ثم نطرح القضية على بساط التخطيط .

وقد سبق أن بحثت هذه القضية من الناحية الزراعية بحثاً كاملاً متخصصاً ، غير أننا نود أن نلقي النظر إلى وجه آخر فيها ، وذلك من حيث تأثير المناخ والأحوال الجوية . وهي تخص على الأقل ٨٠٪ من البلاد الإسلامية ، مثل

باكستان والأناضول والأردن والهجاز وغيرها ، ولكننا نجعل نقطة تركيزنا على بلاد الشمال الأفريقي التي نعرفها ، فعلى طول الخط الذي يمتد من جنوب تونس إلى جنوب مراكش تتقدم الصحراء كل سنة ، والسبب في ذلك يعود بلا شك إلى الإقلال من الأشجار والغابات إقلالاً بالغاً ، وبخاصة في الأعوام الأخيرة<sup>(١)</sup> . وانقراض الغابة في الشمال الأفريقي شيء له تاريخ قديم ، يرجع إلى عهد الكاهنة التي صيرت جنوب البلاد (أرضًا حريقاً) كما يقول أهل البلاد .

ومن ذلك العهد بدأ خط الصحراء يصعد من الجنوب إلى الشمال في كل سنة . ويزداد شيئاً فشيئاً الأراضي الصالحة للزراعة ، ليُدفنها تحت الرمال .

وليست أرض الباية – في أصلها إلا أرضاً خضراء مخصبة صالحة للزراعة ، حولتها الأيام إلى ما هي عليه الآن ، وهي جادة في تخريبها حتى تبلغ المأساة متهاها ، عندما تتعذر الحياة فيها على الحيوان ، بعد أن تذرت على النبات .

وهذا التحول في الأرض الخصبة إلى فلاة ثم إلى صحراء – يؤدي إلى تحول في الحياة الاقتصادية ، فقد تحول أولاه حرفة البلاد من الزراعة إلى رعي الماشية ، ومن هذه إلى لا شيء . وإن هذا التطور الطبيعي ليفرض على الحياة البشرية أن تتبع هذه الدورة الجهنمية ، وتتجه هذا التكيف تجاه في النهاية في صورة حياة اجتماعية راكدة هي « الحياة النباتية » .

وإن الإنسان ليدرك هذا الطور حين لا يجد في يده من الوسائل ما يرد به غاللة الصحراء ، فيترك العمل ، حيث لم تعد له حاجات يتطلب إشباعها .

لقد كانت بلاد الشمال الأفريقي قبل ألف سنة تحتوي على مساحات من الأشجار تبلغ سبعة ملايين من المكتارات ، غير أنها نجدها اليوم قد نقصت إلى الثلث تقريباً ، وهنا يكمن سر المأساة التي نعيشها اليوم ، حيث نجد الجو لا يكفي من أن يقترب يوماً فيوماً من الطقس الصحراوي القاري .

---

(١) ويبدو أن هذه الظاهرة الطبيعية تم كل البلاد الإسلامية .

ولقد أصبحت القضية اليوم في طورها النهائي من الخطورة ، لأنها أصبحت تمس كيان الفرد ، لا مصالحه فقط ، ومن المناسب ذكر بعض الأرقام توضيحاً لخطورتها :

فعلى سبيل المثال انخفض عدد السكان في منطقة جنوب قسنطينة وهي ( تبسة ) منذ عام ١٩٣٩ الى الان ، من مائة وثمانين ألفاً الىأربعين ألفاً تقريباً ، بينما الماشية التي كانت مورد الإقليم الوحيد تجدها اليوم على وشك الانقراض ٠

وظاهر أن سبب الأزمة جوي ناشيء عن قلة المطر ، وهي تتسبب في جفاف القشرة الخصبة من الأرض ، فتقذروها الرياح ، وتكتفنهما الرمال ٠٠٠ وهكذا تولد الصحراء في مهد الأرض الخصبة ٠

وبدهي أنه لا حل لهذه الأزمة غير الشجرة ، ولا يمنع ذلك أن يكون ثمة حل آخر ، ولكنه في أيدي علماء الدولة المتدينة أولئك الذين يستعملون علومهم لتخريب الأرض لا لتعميرها ، فمنيسير عليهم أن تحل تلك المشكلة حلاً علمياً باستعمال الطاقة الكامنة في الذرة ، إذ أن كل جرام من المادة يحوي آلاف المليارات من الوحدات الحرارية ٠

فلو أن هذه القوة استعملت في تبخير ماء البحر ، بدلاً من أن تصرف في تبخير الجنس البشري وتدمير أرضه ، إذن لحلت قضيتنا بوساطة الأمطار الصناعية ٠

ولكن ذلك بعيد عن أذهانهم ، فإن سمة المدینة التي يتسبون إليها تتطلب منهم ذلك التدمير ، فلم يبق لنا إلا أن نلتقت إلى الشجرة ، غير أنه لن يتحقق لنا مثل ذلك النصر على الصحراء إلا إذا انتصرنا على أنفسنا الخامدة الكسولة، لأن القضية لا تتطلب شجرة واحدة ، بل مئات الملايين ٠

وبالآخرى فإن القضية لا تهم الجزائر وحدها ، بل الكتابة الطبيعية التي تكونها جبال الأطلس والبحر المتوسط ، أي إفريقيا الشمالية كلها ٠

فالمشكلة واحدة لا تتجزأ ، من قابس الى أغادير ٠

ولعل هذا يتطلب منا خدمة شاقة ، ولكن لنا في دول أخرى أسوة حسنة ،  
فانها قد تعرضت مثل هذه المحن ، فواجهتها بكفاح وعقبية ٠

لقد قامت فرنسا حوالي عام ١٨٥٠ بغرس الاشجار في الناحية الجنوبيّة  
الغربيّة من البلاد ، حيث كانت رمال الشاطئيّ الأطلنطي والمستنقعات الضارة تهدّد  
مصالح أهلها وصحتهم ٠ ولكن سكان تلك المنطقة انطلقوا بهمّة وصبر ، يوقون  
الرمال عند حدّها ، وتکبدوا في سبيل ذلك ما تکبدوا ، وقضوا عشرين سنة  
يسدون الطريق على الرمال من مدينة (بوردو) الى مدينة (بياريتز) ٠

فاتصرّوا على الرمال التي أرادوا صدها ، وكانت نتيجة انتصارهم أبعد  
ما كانوا يتوقعون ٠

فقد كانت تلك المنطقة أفق المدّات وأخطرها على الصحة في فرنسا فأصبحت  
بما تمتّت به من الاشجار الكثيرة ذات حركة اقتصادية ممتازة إذ أصبحت أول  
منتج في العالم لزيت (التربيتين) المستخرج من تلك الاشجار ، وأصبحت ملجاً  
صحياً للمرضى من جميع أنحاء العالم ٠

ولن يعيينا أن نضرب أمثلة من جميع أنحاء العالم للتدليل على ذلك الانتصار  
الباهر الذي سجله الإنسان على عوامل الطبيعة ، وذلك باستعماله الثلاثيّة الدائمة:  
الإنسان والتراب والزمن ، ويمكن أن نذكر — لو لا الإطالة — المعجزات التي  
قامت بها روسيا في هذا الميدان ٠ وكذلك هولندا ، التي يعتبر أكثر من ثلث بلادها  
مصنوعاً بأيدي أهلها ٠

ومهما يكن من بدائية وسائلنا فإن علينا أن نعمل ، فالعمل لازم لزوم دراسة  
طبيعة الأرض والمناخ ، فمثلاً غرس الاشجار في الأرض الصخرية ضرب من العبث  
في أول الأمر ، إذ يجب أولاً أن نبدأ بزراعة الشواطئ القريبة من البحر ، والتي  
لا يزال فيها بقية من استعداد لأن تستصلاح بغرس الاشجار ، ويكون ذلك بإنشاء

مراكز فنية في مناطق معينة ، ينطلق منها ( التشجير ) الى داخل البلاد .

هذا من الناحية الفنية .

أما من الناحية النفسية ، فإنه يلزمنا أن تصبح الشجرة رمز رجل البلاد المهددة بالرمال ، في إرادته للبقاء ، بل ليكن لنا يوم للشجرة ، يكون عيداً يتمثل فيه كفاحنا ضد الرمل الذي نرى خطره اليوم في غالب بلاد العروبة والإسلام .

لن نستطيع إنقاذ ذريتنا من الأجيال القادمة إلا بالعمل الشاق الذي يقوم به جيلنا الحاضر ، وعندما تحقق تلك المعجزة التي تكون باتتصارنا على أنفسنا ، وعلى أهوال الطبيعة ، فإننا سوف نرى آية رسالة في التاريخ نحن متذبون إليها ، لأننا نكون قد شرعنا في بناء حياة جديدة ، ابتدأت بالجهود الجماعية بدل الجهد الفردية ولسوف تظهر أمامنا بعد ذلك أعمال جليلة خطيرة ، ولكنها سوف لا تخيفنا ، لأن شعبنا أخضع التراب ، ومهد فيه لحضارته ولم يعد شعباً يخاف نوائب الزمن .

\* \* \*

العنصر الثالث  
الوقت



« ما من يوم ينشق فجره إلا وينادي ، يا ابن  
آدم أنا خلق جديد : وعلى عملك شهيد فاخت testim  
مني فاني لا أعود إلى يوم القيمة ... »  
« حدیث شریف ،

### الزمن نهر قديم يعبر العالم منذ الأزل !

فهو يمر خلال المدن ، يغذى نشاطها بطاقة الأبدية ، أو يذلل نومها بأنشودة  
الساعات التي تذهب هباء ، وهو يتدقق على السواء في أرض كل شعب ، ومجال كل  
فرد ، بفيض من الساعات اليومية التي لا تفيض ، ولكنه في مجال ما يصير  
« ثروة » ، وفي مجال آخر يتحول عدماً . فهو يمر خلال الحياة ، ويصب في  
التاريخ تلك القيم التي منحها له ما انجز فيه من أعمال .

ولكنه نهر صامت ، حتى إننا ننساه أحياناً ، وتتسى الحضارات ، في ساعات  
الفلة أو نشوة الحظ قيمة التي لا تهوض .

ومع ذلك ففي ساعات الخطر في التاريخ ، تمتزج قيمة الزمن بغريزة المحافظة  
على البقاء ، فإذا استيقظت ، ففي هذه الساعات التي تحدث فيها اتفاضاً  
الشعوب ، لا يقوم الوقت بمال ، كما ينتفي عنه معنى العدم ؛ إنه يصبح جوهر  
الحياة الذي لا يُقدّر .

وحيثما لا يكون الوقت من أجل الإثراء أو تحصيل النعم الفانية أعني حينما  
يكون لازماً للمحافظة على البقاء ، أو لتحقيق الخلود ، والاتصار على الأخطار ،  
يسمع الناس فجأة صوت الساعات الهاربة ، ويدركون قيمتها التي لا تهوض ،  
ففي هذه الساعات ، لا تهم الناس الثروة ، أو السعادة ، أو الألم ، وإنما الساعات

نفسها ، فيتحدثون حينئذ عن « ساعات العمل » ؛ أعني العملة الوحيدة المطلقة التي لا تبطل ، ولا تسترد إذا ضاعت : إن العملة الذهبية يمكن أن تضيع ، وأن يجدها المرء بعد ضياعها ، ولكن لا تستطيع أي قوة في العالم أن تحطم دقة ، ولا أن تستعيدها إذا مضت .

وحيظ الشعب العربي والإسلامي من الساعات كحظ أي شعب متحضر ، ولكن ٠٠٠ عندما يدق الناقوس مناديا الرجال ، والنساء ، والأطفال إلى مجالات العمل ، في البلاد المتحضره ٠٠٠ أين يذهب الشعب الإسلامي ؟ تلهم هي المسألة المؤلمة ٠٠٠ فنحن في العالم الإسلامي نعرف شيئاً يسمى « الوقت » ! .. ولكنه الوقت الذي يتمنى إلى عدم ، لأننا لا ندرك معناه ، ولا تجزئته الفنية . لأننا لا ندرك قيمة أجزاءه من ساعة ودقيقة ، وثانية ، ولسنا نعرف إلى الآن فكرة « الزمن » الذي يتصل اتصالاً وثيقاً بالتاريخ ، مع أن فلكياً عربياً مسلماً هو « أبو الحسن المراكشي » يعتبر أول من أدرك هذه الفكرة الوثيقة الصلة بنهاية العلم المادي في عصرنا .

وبتحديد فكرة الزمن ، يتحدد معنى التأثير والإنتاج ، وهو معنى الحياة الحاضرة الذي ينقصنا .

هذا المعنى الذي لم نكتبه بعد ، هو مفهوم الزمن الداخلي في تكوين الفكرة والنشاط ، في تكوين المعاني والأشياء .

فالحياة والتاريخ الخاضعان للتوقيت كان وما يزال ينفوتنا قطارهما ، فنحن في حاجة ملحة إلى توقيت دقيق ، وخطوات واسعة لكي نفوض تأخرنا .

وإنما يكون ذلك بتحديد المنطقة التي ترويها ساعات معينة من الساعات الأربع والعشرين التي تمر على أرضنا يومياً .

إن وقتنا الزاحف صوب التاريخ . لا يجب أن يضيع هباء ، كما يهرب الماء من ساقية خربة . ولا شك أن التربية هي الوسيلة الفرورة التي تعلم الشعب العربي الإسلامي تماماً قيمة هذا الأمر ، ولكن بأية وسيلة تربية ؟ ٠٠٠٩

إن من الصعب أن يسمع شعب ثرثار الصوت الصامت لخطى الوقت  
الهارب !!

ومع ذلك فكل علم له مرحلته التجريبية التي تتصف بالاحتمال والمحاولة ،

وهما يسبقان ضرورة الفكرة الواضحة التي يستخلصها العقل في المرحلة التالية .  
فينبغي أن نحدد التجربة المطابقة لمقتضى الحال لكي نعلم « المسلم » علم الزمن ،  
فنعلم الطفل والمرأة والرجل تخصيص نصف ساعة يومياً لأداء واجب معين ، فإذا  
شخص كل فرد هذا الجزء من يومه في تنفيذ مهمة منتظمة وفعالة فسوف يكون  
لديه في نهاية العام حصيلة هائلة من ساعات العمل لمصلحة الحياة الإسلامية في  
جميع أشكالها العقلية والخلقية والفنية والاقتصادية والمنزلية .

وسيثبتت هذا ( النصف ساعة ) عملياً فكرة الزمن في العقل الإسلامي ، أي  
في أسلوب الحياة في المجتمع ، وفي سلوك أفراده ، فإذا استغل الوقت هكذا فلم  
يضع سدى ولم يمر كسولاً في حقولنا ، فسترتفع كمية حصادنا العقلي واليدوي  
والروحي ، وهذه هي الحضارة .

ولا بد لنا في خاتمة هذا الفصل أن نورد تجربة قريبة منا ، وواقعة تحت  
أنظارنا ، وهي أيضاً في متناول المقاييس العملية ، هذه التجربة هي ما حدث في  
المانيا عقب الحرب العالمية الثانية ، تلك الحرب التي خلفت وراءها ألمانيا عام ١٩٤٥  
قاعاً صفصفاً ، حطمت فيها كل جهاز لإنتاج ، ولم تبق لها من شيء تقيم على أساسه  
بناء نهضتها ، وفوق ذلك فقد تركتها لتصرف شؤونها تحت الاحتلال أربع دول ،  
فلما بدأ النشاط يسري في نفس الشعب الألماني في مستهل سنة ١٩٤٨ ، كان  
ساعيئذ في نقطة الصفر من حيث المقومات الاقتصادية الموجودة لديه .

والاليوم ، وبعد عشر سنوات تقريباً نرى معرض المانيا يفتح أبوابه بالقاهرة  
في شهر مارس ١٩٥٧ فتذهبنا المعجزة ، إذ ينبعث شعب من الموت والدمار ،  
وينشيء الصناعات الضخمة ، التي شهدناها .

ولو أتنا حللنا تلك المجزءة لوجدنا فيها عوامل شتى لا سبيل إلى إنكارها ، من بينها الاقتصاد في الجهاز الإداري ، وفي التكاليف الإدارية ، فقد أصبح كثير من أعمال الحكومة يقوم به أفراد الشعب كواجب عليهم ، ولكن العامل المهم من هذه العوامل جميعها هو : الزمن ٠

فقد فرضت الحكومة عام ١٩٤٨ على الشعب الألماني كله ، نساء وأطفالاً<sup>٨</sup> ورجالاً ، التطوع يومياً ساعتين ، يؤديها كل فرد زيادة على عمله اليومي وبال المجان، من أجل الصالح العام فقط ٠

ولقد سبّي هذا التجنيد العام Roboter Arbeit وهو العمل للمصلحة العامة ٠ فهذه المجزءة الاجتماعية التي أتت بها ألمانيا ، قد كان للزمن في إخراجها حظ موفور ، ويمكننا أن ندرك قيمة الوقت مباشرة في عودة الحياة الاجتماعية والاقتصادية لشعب لم يبق لديه من الوسائل إثر الحرب الثانية إلا العناصر الثلاثة: الإنسان ، والتراب ، والزمن ٠

وهنالك ، حيث تهدد الصحراء وجودنا ، وحيث لا نملك في أيدينا سوى هذه العناصر الثلاثة ، سيرى العالم ازدهار حياتنا من جديد ، هنالك حيث يغيم الجهل والفقر سيشهد الناس سيطرة الصناعة والفن ، والعلم والرفاية ٠

---

# الاستعمار والشعوب المستمرة



# المعَاملِ الاستِعماريُّ

لا شك أن بحثنا سوف يكون معرضاً لانتقاد محق ، إذا نحن تعاملنا عن تأثير المعامل الاستعماري واتصاله بنهضة البلاد العربية والاسلامية اتصالاً وثيقاً ، غير أنه يجب أن تتحدث عن هذا المعامل من ناحيته الفنية :  
فللفرد بصفته عاماً أولياً للحضارة قيمتان :

الأولى منها خام ، والأخرى : صناعية ؛ أو : الأولى منها : طبيعية ،  
والآخرى : اجتماعية .

أما القيمة الأولى فهي موجودة في كل فرد من الأفراد ، في تكوينه البيولوجي ، وتمثل في استعداده النطري لاستعمال عقريته وترابه ووقته .  
وإذا نظرنا إلى المسلم الجزائري مثلاً من هذه الزاوية ، فإننا نراه مزوداً من ذلك بأطيب زاد ، فإن التاريخ يشهد بكمائه وعقريته في هذا الشأن إذ أنه سطر من مظاهر هذه العبرية كثيراً ، ما بين عهد القديس أوغسطيني البوسي إلى عهد ابن خلدون .

وأما القيمة الثانية وهي القيمة الصناعية فإنه يكتسبها من وسطه الاجتماعي ، وهي تتمثل في الوسائل والمسيرات التي يجدها الفرد في إطاره الاجتماعي لترقية شخصيته وتنمية مواهبه وتهذيبها .

وظيفة الهيئة الاجتماعية إنما تتمثل في الواقع في هذه الترقية أو التنمية .

فإنها تصنع للإنسان ما يمده في رفع مستوى من مدرسة أو مستشفى ، ومن إدارة تسهر على مصلحته الخ ٠٠٠

ومن هنا تبدأ قضية الاستعمار تهمنا ، حيث أنه يفرض على حياة الفرد عاملًا سلبياً نسميه بالمصطلح الرياضي ( المعامل ) الاستعماري Coeficient ولذلك المعامل تاريخه في سياسة الاستعمار ، فقد كان القائد الفرنسي « بوجو » — وهو في عهد الاحتلال الصورة المقابلة لصورة الأمير عبد القادر — أول فرنسي أدرك حقيقة الشعب الجزائري وما ينطوي عليه من عرقية فذة إدراكاً وضع بمقتضاه الطريقة المناسبة لاستقرار الاستعمار ٠

وقد وضعها أساساً لخطيط سياسة الفرنسية ، التي كانت في نظره تحتاج إلى معمرين يتكافئون مع قيمة الأهالي الطبيعية ٠ لذلك فإن شهادته بتلك الحقيقة لم تكن تخلو من النظر السياسي ، إذ كان يريد اختيار معمرين تساوي قيمتهم قيمة الشعب الجزائري ٠

ولئن كانت شهادة الجنرال المذكور من قبيل الاعتراف بمزايا الخصم ؛ ذلك الاعتراف الذي يحمل في طياته بقية الخلق الفرنسي القديم ، فإن تلك الشهادة قد أصبحت اليوم هي الموحية لسياسة التهديد في جوهر الفرد الجزائري ومحو عرقيته ، ولقد ظهرت طلائع هذه السياسة غداة الهزيمة التي أصابت فرنسا عام ١٨٧٠ فاتتني من هبتيها ٠

وبدلاً من أن يدفعها شعورها بالنقض إلى الرفع من قيمة شعبها ، فإنها — رغبة منها في إقرار التوازن بين المعمرين والمستعمررين — قد عمدت إلى الاتقاء من قيمة هؤلاء الآخرين ، وتحطيم قواهم الكامنة فيهم ، فمنذ ذلك الحين بدأ الخط من قيمة الاهالي ينفذ بطرق فنية ، كأنه معامل جيري وضع أمام قيمة كل فرد ، بقصد التنقيض من قيمته الإيجابية ٠

ولقد رأينا هذا ( المعامل ) يؤثر في حياة الفرد في جميع أطوارها ، يؤثر فيه

وهو طفل ، إذ لا يمده المجتمع بما يقوى جسده وينمي فكره ، أو يهبيء له مدرسة أو توجيهاً ، هذا إذا كان له أب يحنو عليه .

أما إذا فقد من نشأته الاب فسيكون الامر أدهى وأمر ، ولسوف يؤول صاغراً إلى ماسح أحذية ، أو سائل يتخلّى عن كل عزة وكرامة ، بإرادة ماء وجهه .

فإذا ما كتبت له النجاة من كل هذه النكبات ، وهبّت له الأسباب لأن يجد مقعداً في مدرسة ... فكم من العرّاقيل توضع في طريقه ! ... متحنوز بلا إخلاص ، ... وحكام بلا شفقة ، ومستخدمون بلا ضمير ... وأخيراً فكم يلاقي ذلك الفتى المسلم في سبيل الحصول على وظيفة حقرة !

وإذا ما بلغ مبلغ الرجال ماذا يعمل ؟ فالشراء ، والبيع ، والسفر ، والكلام ، والكتابة ، والتلفون ، وكل الأعمال التي تقوم عليها حياة الاجتماعية لا تنالها يداه إلا بشق الأنفس ، ومن خلال شبكة دقيقة مسمومة من الأحقاد ، تسليه كل وسيلة لإقامة حياته ، وتنشر من حوله الأفكار المحمضة لقيته والمرقلة لمصالحه . فتحيطه بشبكة محكمة ينسجها خبث المستعر الداهية .

وبدهي أنه في حالته هذه لا سبيل له لأن يقوم بأعماله إلا بالقدر الذي يقدر الاستعمار له ، فهو يعيش كأن يداً خفية ، وتارة مرئية ، تشتت معالم طريقه ، وتقضي باستقرار أمامه العلامة التي تحدد هدفه ، فلا يدركه أبداً .

نعم ، هناك واقع استعماري ، هو ذلك المعامل الاستعماري .

لقد تكلم البعض في شأن هذا المعامل بلسان السياسة ، فطالبو بالحقوق التي هضما الاستعمار ، وأغلقوا الواجبات ، وأصبح هذا الكلام من أروع مظاهر المأساة التي يعانيها الجنس البشري في عصرنا .

وتكلم عنه آخرون بلسان الواجبات كفاندي ففاز بحقوقه كاملة ، وكأنها نظرة قرآنية غير متوقعة عند ذلك المصلح البرهني .

أما هنا فنحن نريد أن نبحثه بحثاً علمياً في بلادنا ، ولكي تبع المقياس الصحيح في درس الاستعمار ، يلزمـنا أن نراه في أعماق التاريخ ، وأن نوسـع نطاق البحث فيه ، لأنـه ليس بالشيء الذي يخص عـلاقات الجزائـر بـفرنسا فحسب ، ولكـنه يـهم بـصفة عـامة عـلاقات الحضارة الفـريـبية بالـإنسـانية مـنـذ أربـعة قـرون ٠

والاستعمار يعتبر من الوجهـة التـارـيخـية نـكـسة في التـارـيخ الإـنسـانـي ؛ لأنـا إـذا بـحـثـنا عـنـه فـسـجـدـ أـصـولـه تـعودـ إـلـى رـوـما ، حيثـ وـضـعـتـ المـدـنـيـة الروـمـانـيـة طـابـعـها الاستـعمـاريـ في سـجـلـ التـارـيخـ ، وـقدـ أـعـقـبـهـاـ العـهـدـ الـاسـلامـيـ الـذـيـ كـانـ فيـ الـوـاقـعـ تـجـربـةـ منـ نوعـ جـديـدـ فيـ تـارـيخـ عـلـاقـاتـ الشـعـوبـ ، فـنـحنـ لاـ نـرـىـ الـحـكـمـ الـاسـلامـيـ قدـ اـسـتـعـمـرـ بـمـاـ فيـ هـذـهـ الـكـلـمـةـ مـنـ مـعـنـيـ مـادـيـ مـنـحـطـ ، بلـ كـانـ فـتـحـهـ لـلـبـلـادـ كـجـنـوبـ فـرـنـسـاـ وـأـسـبـانـيـاـ وـأـفـرـيـقيـاـ الشـمـالـيـةـ ، لـاـ لـاسـتـغـالـلـاـهاـ ، وـلـكـنـ لـضـمـنـهاـ لـلـحـضـارـةـ الـإـسـلامـيـةـ فيـ الشـامـ أوـ الـعـرـاقـ ٠ وـلـيـسـ لـأـحـدـ أـنـ يـنـكـرـ هـذـهـ الـحـقـيقـةـ مـحـتـجاـ بـأـنـ انـدـامـ التـفـرقـةـ السـيـاسـيـةـ إـنـمـاـ يـعـودـ إـلـىـ أـنـ شـعـوبـهـ كـانـتـ مـتـوـحـدـةـ فـيـ الـدـينـ ، فـإـنـ الـوـاقـعـ التـارـيـخـيـ يـشـهـدـ ، وـأـقـبـاطـ مـصـرـ وـيـهـودـهـاـ يـشـهـدـونـ ، بـأـنـ الـإـسـلامـ لـمـ يـكـنـ يـعـمـ الـبـلـادـ كـدـيـنـ ، بلـ كـحـضـارـةـ ٠

وـقـدـ وـجـدـنـاـ القـسـيسـ (ـهـرـبـرـتـ)ـ يـتـعـلـمـ الـعـلـومـ الـاسـلامـيـةـ ثـمـ يـوـقـىـ عـرـشـ الـبـابـوـيـةـ باـسـمـ الـبـابـاـ سـلـفـسـتـرـ الثـانـيـ ، فـيـصـبـحـ الـمـحـرـكـ الـأـوـلـ للـحـرـبـ الـصـلـيـيـةـ الـأـوـلـيـ ،ـ نـعـمـ ،ـ ماـ كـانـ لـذـلـكـ أـنـ يـحـدـثـ لـوـلـاـ أـنـ الـإـسـلامـ قـدـ جـاءـ بـعـمـدـ جـديـدـ فيـ تـارـيخـ الـعـلـاقـاتـ بـيـنـ الشـعـوبـ ٠

وـمـنـ سـوـءـ حـظـ الـإـنسـانـيـ أـنـ نـسـيـتـ أـورـباـ أـوـ تـنـاـسـتـ هـذـهـ التـجـربـةـ الـيـوـمـ ،ـ وـلـاـ عـجـبـ فـإـنـ الـوـاقـعـ كـمـاـ لـاحـظـهـ (ـجـوـسـتـافـ لـوـ بـوـنـ)ـ هوـ أـنـ جـمـيعـ الـوـسـائـلـ قـدـ اـتـخـذـتـ لـحـوـ الـحـضـارـةـ الـاسـلامـيـةـ مـنـ سـجـلـ التـارـيخـ ،ـ مـنـ أـجـلـ ذـلـكـ زـورـ الـكـتـابـ الـفـرـيـيـوـنـ التـارـيـخـ ،ـ حتـىـ ظـهـرـ فـيـ عـيـونـ مـنـ أـخـذـعـنـهـمـ أـنـ التـارـيخـ الـبـشـرـيـ لـيـسـ تـلـكـ السـلـسلـةـ الـتـيـ تـتـصـلـ فـيـهـاـ جـمـودـ الـأـجيـالـ ،ـ وـأـنـمـاـ فـيـ نـظـرـهـمـ تـلـكـ الـمـسـافـةـ الـمـخـتـلـةـ تـبـتـدـيـءـ مـنـ (ـالـأـكـرـوـبـولـ)ـ فـيـ أـثـيـنـاـ وـتـتـمـيـعـ عـنـدـ قـصـرـ (ـشـايـوـ)ـ بـيـارـيسـ ،ـ أـوـ أـكـثـرـ

من ذلك بقليل . ولقد ظهر هذه الخرافات علمية في أعين قوم من أعلام المثقفين في أوربا حتى إنه لعلوهم الدهشة إذا ما كشف لهم المتحدث عن وهم هذه المسافة التي رأوا في مبتدئها ابتداء للمدنية وفي متها انتهاء لها ، ولو أنهم دققوا النظر ، لوجدنا هوة كبيرة تفصل حضارة أرسطو وحضارة ديكارت ، وأن تلك الهوة من القرون هي الحضارة الإسلامية ، وإنني لأذكر يوماً دهش فيه محدث لي يبيت له زيف معلوماته التاريخية وأوضحت له هذه الحقيقة التي كانت همزة الوصل في التاريخ الإنساني بين حضارة باريس وأثينا .

غير أن المدينة الحاضرة تخطت الحضارة الإسلامية ( التي تحمل رسالة الإنسانية ) لتأخذ من الحضارة الرومانية روحها الاستعمارية ، والمعرون أنفسهم يعترفون بذلك من حيث لا يشعرون ، إذ نسمعهم صباح مساء يرددون أعمالهم إلى عصرية الرومان ، ومن هنا نرى أن الاستعمار قد رجع بالانسانية في التاريخ ألف عام ما قبل الحضارة الإسلامية ولكن ذلك لا يدفعنا إلى أن نحسبه شراً كله ، بل إن خيراً قد حققه الله على يديه من حيث لا يدرى ، فلئن كان بطشه انتقاماً ، فإن في طياته رحمة ٠٠٠

ولنتأمل ٠٠٠ ما الذي بعث العالم الإسلامي من نومه قرناً؟

من الذي أيقظه من خمسين سنة تقريباً؟

من الذي قال له قم !!!

إنه الاستعمار . نعم إنه قد خلع علينا بابنا ، وززع دارنا ، وسلب منا أشياء ثمينة .

لقد أخذ من حرمتنا وسيادتنا وكرامتنا وكتبتنا المنسية ، وجواهر عروشنا ، وأرائكتها الناعمة ، التي كنا نود أن لو بقينا عليها نائمين ! ٠٠

ولكن إذا كان هذا هو الواقع الاستعماري فيجب أن نعرف بأنه أيقظ الشعب الذي استسلم لنوم عميق ، بعد الفداء الدسم الذي أكله عندما كان يرفل

في نعم حضارته والتاريخ قد عودنا أن كل شعب يستسلم للنوم ، فإن الله يبعث عليه سوطاً يوشه . على أن الذي نلاحظه في العبرية الرومانية إنما هو الروح القاصرة ، على حين نلاحظ في الإسلام روح الإنسانية .

وللإنسانية أن تختار بين هاتين القيادتين في مستقبلها ، الذي لا بد فيه من يقطات أخرى لشعوب نائمة ، ومن تداول مستر تلك القيادة .

فإما أن يكون مستقبلها نوماً تغط فيه إلى الأبد ، ولا تستطيع النهوض من مشرق فجر جديد ، فتعجز عن تجديد حضارة لا تحمل طابعاً خاصاً من شعب متكبر ، يسوم الإنسانية سوء العذاب ، من غير ما ضمير يردع ، ولا قانون يمنع . وإنما أن تأتي بحضارة تكون للبشر جميعاً : تستخدم مواهبهم المتنوعة ، وتتطور قواهم المتعددة .

وفي هذين الاحتمالين عقدة عصرنا الحاضر ، وإن تلك العقدة بيد (الكبار) ، فهل هم يريدون حلها لصالح الإنسانية ؟

ومهما يكن من أمر فإن واجبنا نحن (غير الكبار) أن تتحدث في الأشياء التي تخضنا ، ومنها ذلك المعامل الاستعماري ، الذي يعمل في حياة الفرد ضد مصيره ، ضد ضميره .

وإن الواجب ليقضي على كل (غير كبير) أن يشعر بما تنطوي عليه شخصيته من قيمة جوهرية ، هي تراثه الخاص الذي لا سلطان لأحد عليه ، فكما أنه ليس للاستعمار أن يتصرف في الزمان والمكان ، فكذلك لا يستطيع أن يتحكم في عبرية الإنسان .

ولئن كان له من السلطان السياسي ما يهدم مجتمع الفرد ، ويزيف قيمته الاجتماعية فإن قيمته الجوهرية ، التي تشتمل على شروط بسيطة لازمة لاجتياز مرحلة العسرة من حياته ، تقصّر عنها يد المستعمر ، وما دامت القيم الجوهرية الثلاثة : الإنسان والتراب ، والزمن ( وهي الزاد وقت العسرة ) في يد شعب ،

يُشعر بها حينما ينهض من النوم ، فإن ذلك الشعب بلا شك يمسك بيده مفتاح الأقدار ، وربما تصادفه عراقب أو يعثر مرات كثيرة ، أو يفقد الأدوات المساعدة في طريقه ، ولكن هيمات أن يتكسس أو يعود إلى الانحطاط إذا ما تصرف في امكانياته تصرف الرشيد .

وأخيراً ، فإن المعامل الاستعماري في الواقع يخدع الضعفاء ، ويخلق في نفوسهم رهبة ووهما ، ويشلهم عن مواجهته بكل قوة ، وإن هذا الوهم ليتعدى أثره إلى المستعمرين أنفسهم فيغriهم بالشعوب الضعيفة ، ويزين لهم احتلالهم إذ يحاولون إطفاء نور النهار على الشعوب المتiqueطة ، ويدقون ساعات الليل عند غرة الفجر ، وفي منتصف النهار ، لترجع تلك الشعوب إلى العبودية والنوم .  
ولكن مهما سمعنا تلك الدقات الخادعة تلع في إيهامنا بأنه الليل ، فلن نعود إلى النوم .

لقد أصبحنا والحمد لله ، ولا رجعة إلى الظلام ، مهما حاول الاستعمار ،  
إنه النهار ٠٠٠ النهار ٠٠٠

## معامل القابلية للاستعمار

تبين لنا من الفصل السابق كيف يُحرّك الاستعمار منهجياً معادلة الفرد المستعمَر ، باستخدام أنواع من العروق متعددة ، يصادفها الفرد في طريقه ٠

وعرفنا كيف يؤثر المعامل الاستعماري لتضييق نشاط الحياة في البلاد المستعمرة ، حتى تكون مصبوبة في قالب ضيق ، يهيئ الاستعمار في كل جزئية من جزئياته ، خوفاً من أن تتيح الحياة المطلقة لمواهب الإنسان أن تأخذ مجرها الطبيعي إلى النبوغ والعبقرية ٠

على أنه من الناحية الجدلية : هذا الاعتبار خارجي بكيفية ما ، لأنَّه يرينا كيف يؤثر الاستعمار على الفرد من الخارج ، ليخلق منه نموذج الكائن المغلوب على أمره ، والذي يسميه المستعمِر في لغته (الأهلي) ٠

ونحن في هذا الفصل نريد أن نتعرّض لمعامل آخر ينبعث من باطن الفرد الذي يقبل على نفسه تلك الصبغة ، والسير في تلك الحدود الضيقة التي رسّها الاستعمار ، وحدد له فيها حركاته وأفكاره وحياته ٠

فرى أولاً هذا الرجل يقبل اسم (الأهلي) ، يوم استأهل لكل ما ترمي إليه المقاصد الاستعمارية ، من تقليل قيمته من كل ناحية ، حتى من ناحية اسمه ٠ وما يلاحظ أنه منذ سنين قليلة ، كان هذا الرجل يحمل هذا الاسم كرايته؛

و كانت الجرائد تعنون به صحفها ، وكنا نسمع هذه الكلمة تتردد في خطب الطبقية  
المثقفة (الأهلية) ونقرؤها في مقالاتها .

وإذا لم نكن شاهدنا خصيائنا يلقبون أنفسهم (بالخصي) فقد شاهدنا ماراً  
مشقين جزائريين يطلقون على أنفسهم (الأهلي) .

ومعنى ذلك أننا قد أخذنا أنفسنا بالقياس الذي تقىست به « إدارة الشئون  
الاستعمارية » .

إن المستعمر يريد منا بطالة يحصل من ورائها يداً عاملة بشمن بخس فيجد  
منا متقاعدين ، بينما الأعمال جدية ترقب منها الهمة والنشاط .

وهو يريد منا جملة يستغلهم « فيجدنا نقاوم ذلك الجهد البسيط المبذول  
عندنا ضد الأممية وهو جهد « جمعية العلماء » .

وهو يريد منا انحطاطاً في الأخلاق كي تشيع الرذيلة بينما ، تلك الرذيلة التي  
تكون نفسية رجل « القلة » ، فيجدنا أسرع إلى محاربة الفضيلة ، التي يحاول  
نشرها العلماء في بلادنا ، وهو يريد تشتيت مجتمعنا وتفرق أفراده شيئاً وأحياناً ،  
حتى يحل بهم الفشل في الناحية الأدبية ، كما هم فاشلون في الناحية الاجتماعية ،  
فيجدنا متفرقين بالسياسات الانتخابية ، التي نصرف في سبيلها ما لدينا من  
مال وحكمة .

وهو يريد منا أن تكون أفراداً تفههم الأوساخ ، ويظهر في تصرفاتهم  
الذوق القبيح ، حتى تكون قطعاً محتقرأ ، يسلم نفسه للأوساخ والمخازي ،  
فيجدنا ناشطين لتلبية دعوه .

وبذلك تكون العلة مزدوجة ، فكلما شعرنا بداء المعامل الاستعماري الذي  
يعترينا من الخارج ، فإننا نرى في الوقت نفسه معاملة باطنية يستجيب للمعامل  
الخارجي ويحط من كرامتنا بأيديينا .

وربما لم نكن لنفقه لهذا الداء الباطني معناه الاجتماعي ، لو لا أن الفتنة

اليهودية في الجزائر قد لقتننا درساً مفيدة ، فقد رأينا كيف أن اليهود أثناء الحرب الماضية كانوا يعيشون ساعات شديدة من الاضطهاد ، كانت الدوائر الحكومية تحكمهم بقوانين قاسية ، تنقص عليهم حياتهم في كل ميدان ٠

كان أبناءهم ينبدون من دور التعليم ، وتجارتهم تعزل بمختلف القوانين ، وكانوا في هذه الحقبة على وشك أن تصيبهم العوامل التقليدية ، التي قللت من قيمتنا نحن المسلمين ، غير أنه سرعان ما قام اليهود برد الفعل ٠

ف تكونت مدرسة سرية في كل بيت من بيوتهم ، يدرس فيها أساتذة متطوعون ، فيهم المهندس والطبيب والمحامي ، يتطلعون بلا ثمن ٠

وقد عمروا معابدهم أكثر من ذي قبل ، في حين أن أعمالهم التجارية قد استرسلت في نشاطها ، أحذر وأقوى من الماضي ، بفضل تعاونهم في الضراء على مبدأ (الجميع للفرد والفرد للجميع) ٠

وهكذا أتيح لليهود أن يجتازوا ساعات الخطر ساعتين متصررين رغم ما كانوا يعانون من معوقات خارجية سلطت على حياتهم في كل جزئياتها ٠

ولقد كان نجاحهم منطقياً ، فإن أنفسهم لم تكن معلولة من باطنها ، ولم يكن من معوق داخلي يمسكهم عن التقدم ، ويحظى من قيمة أنفسهم بأنفسهم ٠

وإننا لنجد في نجاحهم المثل لاتصار الفرد على البيئة ، مهما كانت ظروف حياته ، وإن لنا في ذلك درساً يعلمنا كيف يتعلم الأطفال بلا مدارس مفتوحة ؟ وكيف تنشط حياة قوم تحت الضغط والمراقبة ٠ وهكذا يؤودي القيام بالواجبات إلى كسب الحقوق ٠

إن القضية عندنا منوطه أولاً بتخلصنا مما يستعمله الاستعمار في أنفسنا من استعداد لخدمته ، من حيث نشعر أو لا نشعر ، وما دام له سلطة خفية على توجيه الطاقة الاجتماعية عندنا ، وتبديدها وتشتيتها على أيدينا ، فلا رجاء في استقلال ،

ولا أمل في حرية ، مهما كانت الأوضاع السياسية ، وقد قال أحد المصلحين  
«أخرجوا المستعمر من أنفسكم يخرج من أرضكم » ٠

إن الاستعمار لا يتصرف في طاقتنا الاجتماعية إلا لأنه درس أوضاعنا النفسية دراسة عميقة ، وأدرك منها موطن الضعف ، فسخرنا لما يريد ، كصواريخ موجهة ، يصيب بها من يشاء ، فنحن لا نتصور إلى أي حد يحتال لكي يجعل منا أبواتاً يتحدث فيها ، وأقلاماً يكتب بها ، انه يسخرنا وأقلامنا لأغراضه ، يسخرنا له ، بعلمه ، وجهلنا ٠

والحق أننا لم ندرس بعد الاستعمار دراسة علمية ، كما درسنا هو ، حتى أصبح يتصرف في بعض مواقفنا الوطنية ، وحتى الدينية ، من حيث نشعر أو لا نشعر ١) ٠

إننا أمام قضية خطيرة وجديرة بدراسة خاصة ، ولسوف ندرسها يوماً ما إن شاء الله ٢) ٠

---

(١) وهكذا يتوصل الاستعمار إلى الاستفادة من تقاضينا . وبخاصة حين يتحتم على نشاطه أن يختفي لكي يحدث تأثيره الكامل : فمنذ ظهور الطبعة الفرنسية لهذا الكتاب منذ عشر سنوات ، كان يمكن للاستعمار أن يقول بينه وبين الصنير الجزائري بأن يامر بمفعن نشره ، ولكنه لم يفعل سوى أن وضع أصعبه على ( زرار ) خفي ١٩٤٠

نخصصت جريدة العلماء ( البصائر ) مقالين لتقديم الكتاب للشعب الجزائري ، قدموه - على أنه خلاصة مقالات نشرت في جريدة Le Mond الباريسية بقلم مراسلها في القاهرة !!!

وقد كانت هذه هي الطريقة المثلث لاثبات عجز تصورات الشعب المقللة الأصلية ومع ذلك فانا وافق من أن نفس الصحف قد يستطيع كثيراً في العدد التالي لنفس الجريدة أن يكتب مقالاً عن « تغريب الاستعمار للنشاط الفكري في الجزائر » ، وقد قدمت جريدة أخرى وطنية الكتاب من جوتها تحت عنوان ( خطوة خطأنا وأباهام ) ومن جهة أخرى نشرت صحيفة يسارية بياناً لاتحاد الطلبة ، يتبه الشعب إلى خطأ هذا الكتاب ، فإذا أردنا أن نتدبر طبع هذا البيان ، فيجب أن نعرف أن نفس ( الاتحاد ) كان قد صفق بحرارة منذ أسبوع للمؤلف حين عرض كتابه في محاضرة له وفي كل هذا لم يظهر الاستعمار بعمل يرى .

إني لاورد هذه الذكريات البعيدة لتوضيع هذا الفصل وأيضاً لاني أريد أن اذكر العرب والمسلمين بأن ( الزرار ) الذي يصنعن به الاستعمار معجزاته لا زال على أتم استعداد للعمل . فهو مستقر في نفوسنا .

(٢) نشر جانب من هذه الدراسة فعلاً في كتابي « الصراع الفكري في البلاد المستعمرة » .

## مشكلة التكيف

تخضع الحياة الاجتماعية لقانون ( رد الفعل ) ، كما تخضع له الميكانيكا ، وبما ان الاستعمار في نوعه هو « فعل » المدنية الحاضرة ، تسلطت به على الشعوب المستعمرة ، فلا غرابة اذن أن يكون لذلك الفعل في تلك الشعوب « رد » ٠

وإنااليوم لنرى هذا « الرد » بادياً في صور مختلفة من حياة العالم الإسلامي ، وحربي بنا أن نطلق على ذلك « الرد » الاسم الاصطلاحي الذي يعطينا له مدلولاً ٠ أوضح

فمن المعلوم أن علم ( البيولوجي ) وعلم الاجتماع يُعرّفان هذا « الرد » بأنه : ( اتجاه الفرد ونزعاته إلى التكيف مع الوسط الذي يعيش فيه ) ، ونعم أيضاً أن من قوانين التكيف « غريزة التشبه والاقتداء » ٠

وبالفعل فإن أشكالاً جديدة من السلوك بدأنا نراها في الجزائر مثلاً ، وهي ليست من عاداتنا ، وهي موجودة في سائر بلاد العروبة والاسلام ٠

فمن تلك الأشكال : تلك الأوضاع المثيرة التي تتحدى الفتاة لكي تلتفت إليها الأنظار ، وتتحقق لها القلوب ٠ وذلك الشاب ذو الشعر الطويل الذي يتحاشى النطق بالراء فينطقها ( غيناً ) ٠

ولو أتنا حلانا حياة مجتمعنا لوجدنا فيه ألواناً جديدة تدل في جملتها على نزعات متباعدة ، واستعدادات فردية متنافرة ، في المجتمع فقد توازنه القديم ، ويبحث الآن عن توازن جديد ٠

ولقد غرس هذا التطور في حياتنا عدداً من المتناقضات ، في أشياء مضحكة أحياناً ، ومبكية أخرى . فأب كريم ينتحر إثر موبقة ارتكبها ابنته ، التي كانت تتعلم ، فلم تعرف كيف تتشبه بالفتاة الأوربية المتعلمة .

نعم ان مجتمعنا قد فقد توازنه القديم ، وهو لا يزال يتذبذب ، ولا يعرف له قراراً حتى اليوم ، واننا لشاهد عدم الاستقرار هذا في أنفسنا ، وفي تصوراتنا للأشياء ، حين تختلف باختلاف الناظرين اليها .

وهناك نظرة ذلك الشاب الذي يتغدى بثقافة ضيقة ، قانعة بضيقها ، فهو يرى أن سعادة البشر قد ابتدأت مع القرن التاسع عشر بانتشار ما يسمى بالأفكار التحريرية .

وهناك من يشك في كل شيء ، ويرى المدينة معركة اقتصادية وأن تخليص الشعب لن يأتي الا بحيلة اقتصادية يحتالها المحكرؤن ، أو بكارثة مالية في السوق السوداء .

ومنا من ينظر النظرة الملوءة بالحقد ، المطلية بالرياء ، فهو يرى المدينة في الأعرas الانتخابية ، والمظاهرات العمومية ، وهو يظن أن خطبة يهتف لها تقلب النظام العالمي .

وهناك نظرة الشاب (السلفي) الملوءة بذكريات الماضي فهو يظن أنه يغير نظام المجتمع بتطهير لغته ، وتطبيق النحو والصرف .

وهناك النظرة المخدرة ، يرى صاحبها أن المثل الأعلى للمدينة يبرق في قعر كأسه ، ويملئ في جو الخماره .

ومنا من يرى نجاة الشعوب في تحرير النساء ، ويظن أنه ملك بيده المدينة اذا ما فاز بأمرأة عصرية .

وهناك المقنع بحاله ، الذي لا يرى شيئاً ، ولا يفهم شيئاً ، ولا يبحث عن شيء ، فهو قانع بدفع ضريته ، من غير أن يتسائل عن موجهاً الاجتماعي .

وان في هذه الوجهات المتعددة لدليلًا على درجات متعددة من التكيف مع  
جري الحضارة ٠

والى هذه الوجهات يعود اختلاف الملابس ، وتباین الأذواق وتناقض الآراء ،  
وتباعد الأفراد ، واحياناً اصطدام الجهد ٠

فاننا حتى في علاقاتنا الودية والعائلية نعيش في وسط كأنه متألف من أجناس  
متعددة ، ومتاثر بثقافات مختلفة ، إننا قد انزلقنا في المتناقضات بسبب تفكيرنا  
الذي لم يتناول الموضوع بأكمله ، وإنما أجزاء منه ٠

ولو أننا درسنا الحضارة بالنظرة الشاملة ٠ الخالية من الشهوات المبرأة من  
الأوهام ، لما وجدناها ألواناً متباعدة ، ولا أشياء متناقضة ، ولا مظاهر متباعدة ٠

ولا شك في أن عقائدهنا السياسية تدين لتلك القيم الفاسدة للحضارة ، تلك  
العقائد التي تمثلت عندنا اليوم في أسطورة : ( الشيء الوحيد ) و ( الرجل  
الوحيد ) الذي ينقدنا ٠

وحيث لم يتيسر لنا عام ١٩٣٦ أن نضع آمالنا في ( شيء وحيد ) فقد وضعناها  
في ( الرجل الوحد ) الذي بيده سعادة الشعب ورخاؤه ٠

وما زالت هذه العقيدة الوثنية التي تقدس الأشخاص لا زالت منتشرة في  
بلاد الإسلام ، لم تخلص منها ، وإن كنا قد فعلنا شيئاً فربما كان ذلك في استبدالنا  
وثناً بوثن ، فعلينا اليوم قد استبدلنا ( الرجل الوحد ) ( بالشيء الوحد ) ٠

فالتجار الذي تنبع تجارتة يجزم بلا تردّد بأن النجاة في الاقتصاد ، وآخرون  
يرون الشيء الوحد في البيان وترويق الكلام ٠٠٠

وهكذا ننتقل من وهم لتخبط في وهم ، ولا ندرى كم من السنين سوف  
نفضيها لندرك عجز ( الأشياء الوحيدة ) عن حل المشكلة ٠٠٠ التي هي مشكلة  
الحضارة أولاً وقبل كل شيء ٠

إن من الواجب ألا توقفنا أخطاؤنا عن السير حيثما نحو الحضارة الأصيلة ، توقفنا خشية السخرية أو الكوارث ، فان الحياة تدعونا أن نسير دائماً إلى أمام ، وإنما لا يجوز لنا أن يظل سيرنا نحو الحضارة فوضوياً ، يستغله الرجل الوحيد ، أو يضللها الشيء الوحيد ، بل ليكن سيرنا علمياً عقلياً ، حتى نرى أن الحضارة ليست أجزاء مبعثرة ملتفقة ، ولا مظاهر خلابة ، وليس الشيء الوحيد ، بل هي جوهر ينتظم جميع أشيائنا وأفكارها وروحها ومظاهرها ، وقطب يتوجه نحوه تاريخ الإنسانية .

وإن قضيتنا منوطه بذلك التركيب الذي من شأنه إزالة التناقضات والمخارقات المنتشرة في مجتمعنا اليوم . وذلك بتخفيط ثقافة شاملة ، يحملها الفني والفقير ، والجاهل والعالم ، حتى يتم للأنفس استقرارها وانسجامها مع مجتمعها ، ذلك المجتمع الذي سوف يكون قد استوى على توافقه الجديد .

# المحتوى

## الصفحة

## الموضوع

|     |                                                |
|-----|------------------------------------------------|
| ٥   | كلمة المؤمن له                                 |
| ٧   | مقدمة الطبعة الفرنسية                          |
| ١٢  | مقدمة الطبعة العربية                           |
| ١٥  | باب الأول (الحاضر والتاريخ)                    |
| ١٧  | أنشودة رمزية                                   |
| ١٩  | دور الأبطال                                    |
| ٢٢  | دور السياسة والفكرة                            |
| ٢٨  | دور الوثنية                                    |
| ٣٧  | باب الثاني (المستقبل)                          |
| ٣٨  | أنشودة رمزية                                   |
| ٤٠  | من التكديس إلى البناء                          |
| ٤٧  | الدورة الخالدة                                 |
| ٦٠  | العنة الدائمة                                  |
| ٦١  | أثر الفكر الدينية في تكوين الحضارة             |
| ٧٣  | <b>العنصر الأول : الإنسان</b>                  |
| ٧٨  | فكرة التوجيه                                   |
| ٧٩  | توجيه الثقافة - تعريف الثقافة                  |
| ٨٤  | العرفة في الثقافة                              |
| ٨٥  | معنى الثقافة في التاريخ                        |
| ٨٦  | معنى الثقافة في التربية                        |
| ٨٨  | التوجيه الأخلاقي                               |
| ٩١  | التوجيه الجمالي                                |
| ٩٥  | المنطق العملي                                  |
| ٩٧  | الصناعة                                        |
| ٩٩  | المبدأ الأخلاقي والذوق الجمالي في بناء الحضارة |
| ١٠٦ | توجيه العمل                                    |
| ١٠٩ | توجيه رأس المال                                |
| ١١٤ | مشكلة المرأة                                   |
| ١٢٢ | مشكلة الزي                                     |
| ١٢٥ | الفنون الجميلة                                 |
| ١٢٩ | <b>العنصر الثاني : التراب</b>                  |
| ١٣٧ | العنصر الثالث : الوقت                          |
| ١٤٣ | <b>الاستعمار والشعوب المستعمرة</b>             |
| ١٤٥ | المعامل الاستعماري                             |
| ١٥٢ | معامل القابلية للاستعمار                       |
| ١٥٦ | مشكلة التكيف                                   |